
Roswitha Scholz

De waarde is de man
Theses over waardesocialisering en geslachtsverhouding1

Deze  tekst  werd  gepubliceerd  in  1992.  Het  was  de  eerste  benadering  van  de 
waardeafsplitsingstheorie.  Sindsdien  heb  ik  deze  theorie  verder  ontwikkeld  in  Das 
Geschlecht des Kapitalismus.  Feministische Theorie und die postmoderne Metamorphose 
des Patriarchats  en in verschillende artikels in het theoretische tijdschrift  Exit! Krise und 
Kritik der Warengesellschafft.2 Vanuit het gezichtspunt van de actuele ontwikkeling van de 
theorie  vertoont  het  essay  gebreken.  Zo  zou ik  bijvoorbeeld  vandaag minder  de  nadruk 
leggen op de scheiding tussen de publieke en private sfeer als structurele logica. Veeleer kan 
de  waardeafsplitsing  gezien  worden  als  de  fundamentele  relatie  van  het  kapitalistische 
patriarchaat, daar waar de scheiding van de sferen slechts een meer concreet niveau in de 
analyse representeert. Men moet ook de tekst in zijn tijdperk plaatsen. Het volstaat dus niet  
te verwijzen naar deze tekst om de essentie van de waardeafsplitsingstheorie te begrijpen.  
Die theorie is veel complexer, en om ze te begrijpen kan men het hierboven vermeld boek  
niet vermijden, net zomin als de verdere ontwikkelingen in de teksten die daarna werden 
gepubliceerd.

Roswitha Scholz, 2017.

1.

Na twintig jaren vrouwenonderzoek is het verband tussen kapitalisme en patriarchaat nog altijd een 
onopgelost probleem. De feministen die zich deze vraag nog stellen en aansluiten bij Marx en de 
kritische  theorie,  grijpen  terug  naar  een  arbeidersbewegingsmarxisme  wiens  centrale  punt  van 
kritiek op de burgerlijke maatschappij de toe-eigening van de meerwaarde door het kapitaal is. Dit 

1 Oorspronkelijke titel: “Der Wert ist der Mann. Thesen zu Wertvergesellschaftung und Geschlechterverhältniss” , 
verschenen in het tijdschrift Krisis, nr. 12, Erlangen, 1992. Nederlandse vertaling door Jean Klak, 2025.

2 (nvdv) Scholz, R.: Das Geschlecht des Kapitalismus. Feministische Theorie und die postmoderne Metamorphose 
des Patriarchats, Bad Honnef, Horlemann, 2000. Voor het tijdschrift Exit!, zie: https://www.exit-online.org/

       Misschien is het goed hier te vermelden dat het artikel ook een fundamentele onenigheid binnen de redactie van het 
tijdschrift Krisis blootlegde (in punt 2 gaat Roswitha Scholz hierop kort in) en dat die discussie uiteindelijk leidde 
tot de splitsing van de Krisisgroep in 2004. Roswitha Scholz, Robert Kurz, Claus Peter Ortlieb en anderen stichtten 
het tijdschrift Exit! , Ernst Lohoff, Norbrert Trenkle, Karl-Heinz Lewed en anderen gingen voort onder de benaming 
Krisis. 

1

https://www.exit-online.org/


marxisme wordt door linkse feministen enkel bekritiseerd omdat het probleem van het patriarchaat 
er onbelicht blijft, dat wil zeggen dat alleen de tegenstelling tussen loonarbeid en kapitaal er als 
centrale referent geldigheid bezit. Daartegenover wordt de geslachtsproblematiek als constituerende 
maatschappelijke relatie niet de nodige plaats gegeven. De kritiek op het patriarchaat wordt zo in 
een  achterhaald,  grotendeels  onhistorisch  marxistisch  concept  ingepakt,  waarin  de 
geslachtsproblematiek  uiteindelijk  dan  toch  weer  als  een  vreemd lichaam verschijnt,  omdat  ze 
slechts van buitenaf toegevoegd wordt.

Vaak wordt gepoogd om de huisarbeid, die in de analyses van het kapitaal genegeerd wordt, tot 
dezelfde rang als loonarbeid, dat wil zeggen abstracte arbeid, te verheffen en/of de “waarde” van 
huisarbeid te bepalen (zie Haug 1990, p. 92 ev. en Beer 1989, p. 190 ev.). Een dergelijke verruiming 
van het begrip van “productieve arbeid” loopt mijns inziens echter het gevaar – tegen hun eigenlijke 
intentie in – een verdere verdinglijking van de sociale verhoudingen op het theoretische niveau in 
de hand te werken, aangezien ze de ten onrechte zo omschreven “productie van leven” ook nog met  
categorieën vat die op de productie van waren toegesneden zijn.

Een uitweg uit dit dilemma zou volgens mij een kritisch begrip van de marxiaanse theorie kunnen 
bieden dat precies niet de “waarde”, dat wil zeggen de voorstellingsvorm van de abstracte arbeid, 
hooghoudt,  zoals  het  arbeidersbewegingmarxisme doet,  dat  bovendien  nog  de  “arbeid”  als  hèt 
wezenskenmerk  van  de  mens  beschouwt  (en  waar  de  hierboven  vernoemde  feministen  bij 
aansluiten).  Veel  meer  gaat  het  omgekeerd  om  een kritiek op  de  “arbeid”,  die  als  “abstract 
bedrijfseconomisch  verbruik  van  arbeidskracht  en  natuurstoffen”  (Robert  Kurz)  toenemend 
overbodig wordt en in vraag moet worden gesteld. Want het is mijns inziens precies de opkomst van 
het mannelijke principe3 van de “abstracte arbeid als tautologisch doel-op-zich” (Robert Kurz) dat 
de verhuiselijking en de onderdrukking van de vrouw in de geschiedenis van het ‘Avondland’ met 
zich meebrengt  en uiteindelijk  ontzinnelijking van de menselijke  relaties,  natuurvernietiging en 
nucleair oorlogsgevaar genereert.

In dit opzicht hoeft de vrouwenbeweging niet eens de vrouwelijke activiteit te herdefiniëren als 
bewijs van haar (morele en economische) waarde in “arbeid”; want “arbeid” in deze zin is in zekere 
zin zelf de “wortel van al het kwaad”. Dit betekent nu ook weer niet dat vrouwelijke activiteit en de 
bijbehorende patriarchale associaties, zoals die in het hier en nu worden aangetroffen, op de een of 
andere manier "beter" zouden zijn en daaruit modellen voor de toekomst zouden kunnen worden 
afgeleid, zoals dat sommige feministen voor de ogen zweeft. Want de “vrouwelijke sfeer” en de aan 
de vrouwen toegeschreven eigenschappen stellen enkel de andere kant voor van de medaille van de 
abstracte  “arbeid”  in  het  warenvormige  patriarchaat.  Daarom  is  het  naar  mijn  mening  net  zo 
verkeerd om er positief naar te willen verwijzen als naar “arbeid” überhaupt.4

3  Mannelijk “principe” gebruik ik hier niet in de zin van een wezensapriori van man en vrouw, maar in de zin van 
een cultureel-historisch geworden sociaal “feit” (zie verder in de tekst).

4 Wanneer ook de zogenaamde relationele en huisarbeid, net zoals de opvoeding van de kinderen, in zekere zin de 
keerzijde van de abstracte arbeid voorstellen en dus met het begrip “arbeid” theoretisch niet gevat kunnen worden,  
dan  betekent  dit  nog niet  dat  ze  van  instrumenteelrationele  momenten en “protestantse”  normen volledig  vrij  
zouden zijn. Daarom moet mijns inziens een derde begrip gezocht worden waarmee de traditionele activiteit van de 
vrouw in de reproductiesfeer preciezer theoretisch bepaald kan worden, aangezien ook de term “activiteit” zo een 
diffuus en te algemeen karakter heeft. Bovendien kan door het begrip “activiteit” de oude mythe van de nietsdoende 
huisvrouw gevoed worden.  Op deze – in geen geval irrelevante – problematiek kan hier  niet  verder  ingegaan 
worden.  Zolang  een  dergelijke  verduidelijking  niet  heeft  plaatsgevonden,  bedien  ik  mij  verder  van  het 
onbevredigende begrip “activiteit”, wanneer van “arbeid” in de reproductiesfeer sprake is.

2



2.

Bij het gebruik van de “fundamentele waardekritiek”, zoals de Krisisgroep dat heeft gedaan5, is er 
evenwel het probleem dat ze als geslachtsneutraal wordt opgevat, helemaal zoals het door de groep 
bekritiseerde  arbeidersbewegingsmarxisme.  De  groep  abstraheert  de  arbeid  van  zijn 
geslachtsspecifieke connotatie en ziet niet dat het bij de door hun bekritiseerde abstracte “arbeid” 
om  een  fundamenteel  mannelijk  begrip  gaat,  dat  samengaat  met  asymmetrische 
geslachtsvehoudingen, zeg maar: mannenheerschappij. De "waardekritiek" presenteert zich daarmee 
als mannelijk-universalistisch, zoals dat voor het westerse mannelijke denken heel typisch is, en 
suggereert dat ze voor allen (man en vrouw) gelijkmatig geldt.

In  het  geslachtsloze  begrip  van  het  “puntvormige”6 abstracte  individu  wordt  in  de  huidige 
Krisisteksten het geslachtsspecifieke karakter van de waardelogica uitgewist7. Mijn kritiek betreft 
ook  het  feit  dat  het  concept  van  het  patriarchaat  (en  dus  het  heerschappijkarakter  van  de 
waardevormige geslachtsrelatie) gedeeltelijk werd omzeild of zelfs bewust teniet werd gedaan door 
beroep te doen op het fetisjkarakter van de warenmaatschappij. Weliswaar werden na een kritische 
interventie het seksloze begrip van de waarde en de directe verwerping van het begrip van het 
patriarchaat gedeeltelijk gerelativeerd en ingetrokken, maar tot een echte begripsverklaring is het 
nog steeds niet gekomen8. Men kan het probleem op de spits drijven tot alleen de alternatieven 
overblijven: of de abstracte arbeid en de waarde in hun constitutie en dus in hun wezenskern als  
mannelijke  principes  begrijpen,  of  toch  opnieuw  een  begripshiërarchie  invoeren,  waarin  de 
geslachtsbepaling  als  louter  “afleidings-”  en  “concretiserigs”probleem  van  secundaire  orde 
beschouwd wordt. 

Om  misverstanden  te  voorkomen  die  zouden  kunnen  voortvloeien  uit  het  concept  van  het 
patriarchaat in deze context: als we het hebben over de heerschappij van mannen, wordt daarmee 
niet bedoeld dat de man voortdurend met de zweep naast de vrouw staat om haar zijn wil op te 
leggen. Heerschappij in de hier begrepen zin is in wezen gebaseerd op internalisering van collectief 
vastgestelde normen en op institutionalisering. Feministische studies tonen aan dat vrouwen niet 
zelden in de geschiedenis precies in de context van hun traditionele rol optraden, om zich dan van 
daaruit te verzetten en eisen te stellen (zie Heintz/Honegger, 1981). Mannenheerschappij betekent 

5 Wat me ertoe bracht me bezig te houden met het thema waardesocialisatie/geslachtsverhouding was de tweespalt  
tussen enerzijds mijn instemming met de centrale punten van de  Krisis-positie, en aan de andere kant een diep 
onbehagen over de theoretische behandeling van de zogenaamde “vrouwenvraag”. Daarbij kwam nog de ervaring 
dat vrouwen in de mannengroep van de Krisis-redactie moeilijk gehoor konden vinden. De ideeën in voorliggende 
tekst zijn daarom niet afkomstig uit de groep van Krisis-mannen, maar het resultaat van discussies die bewust 
buiten de Krisis-context met vrouwen werden gevoerd.

6 (nvdv) Verwijzing naar Charles Taylors notie van het  'punctual self' in zijn klassieke werk Sources of the Self: The 
Making  of  the  Modern  Identity, Cambridge  (MA)  1989.  Een  Duitse  vertaling  werd  door  Suhrkamp  in  1996 
uitgegeven: Charles Taylor:  Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Suhrkamp, Frankfurt 
a/Main;  de  Nederlandstalige  editie  is  door  Lemniscaat  uitgeven:  Charles  Taylor,  Bronnen  van  het  Zelf:  De 
Ontstaansgeschiedenis van de Moderne Identiteit, Rotterdam 2007.

7 Zie bijvoorbeeld Peter Klein, “Demokratendämmerung”, in: Krisis 11, 1991, p. 189 e.v.  De geslachtsproblematiek 
wordt  hier  in  een  voetnoot  ondergebracht.  Anders  is  het  weliswaar  in  het  essay  "Freiheit,  Gleichheit, 
Schwesterlichkeit" van Norbert Trenkle in Krisis 11, op.cit., waarin de geslachtsrelatie als een bijzonder probleem 
wordt behandeld. Maar ook hier wordt het geslachtsprobleem als structuurprincipe enkel vanuit het oogpunt van de 
burgerlijke gelijkheid behandeld; met de geslachtsrelatie als “zelfstandig” structureel principe van de burgerlijk-
patriarchale maatschappij wordt geen rekening gehouden. Ondanks alle kritiek op seksueel geweld, etc. verdwijnt  
zij achter geslachtsneutrale algemene begrippen en bestaat uiteindelijk dus slechts als louter concreet fenomeen.

8 Ernst Lohoff bijvoorbeeld wijst nog steeds het begrip patriarchaat af en beroept zich op zijn argumentatie in het  
artikel “Brüderchen und Schwesterchen” in Krisis 11. Zie hiervoor noot 9.

3



dus  niet  dat  vrouwen  helemaal  geen  invloedsmogelijkheden  hebben.  Deze  blijven  echter 
grotendeels beperkt tot de hun toegeschreven domeinen.

Dit gedifferentieerde heerschappijbegrip staat geenszins in contrast met het fetisjkarakter van de 
waarde.  In  de  Krisis-discussie  werd het  fetisjconcept  echter  (althans tot  voor  kort)  rechtstreeks 
tegen  het  heerschappij-  en  dus  het  patriarchaatsconcept  uitgespeeld.  Daarbij  moet  een 
gesimplificeerd,  subjectief  gereduceerd  heerschappijbegrip  verondersteld  worden9.  Naar  mijn 
mening  daarentegen  is  heerschappij  in  wezen  subjectloos,  dat  wil  zeggen  ook  de  dragers  van 
heerschappij zijn geen zelfbewuste subjecten, maar handelen in een historisch geconstrueerd en 
onbewust  maatschappelijk  kader. De  subjectloosheid  van  de  waarde  verwijst  naar  de 
subjectloosheid  van  de  man,  die  als  dominerende  initiatiefnemer  en  “maker”  in  de  historische 
culturele en politieke instellingen mechanismen in gang heeft gezet die een eigen leven tegenover 
hem zijn beginnen leiden.10

3.

Om het patriarchaat te definiëren ga ik ervan uit dat de sociale geslachtsverschillen een product van 
de cultuur zijn en dus niet berusten op biologische gegevens (zoals bijvoorbeeld het vermogen om 
kinderen  te  baren).11 Het  bestaan  van  een  patriarchaat  kan  niet  worden  geontologiseerd,  zoals 
cultuurvergelijkende studies aantonen:

9 Zo schrijft Ernst Lohhoff: "De term patriarchaat slaat op de arbitraire heerschappij van de mannen over de vrouwen. 
Deze voorstelling kan een zekere propagandistische waarde hebben, maar wanneer zij maatschappijtheorie wil zijn, 
zet  ze  zichzelf  voor  schut  tegenover  de realiteit  van de  fetisjvormen.  Alle  fetisjrelaties  stellen man en vrouw 
tegenover elkaar, zij omvatten daarbij echter beide zijden in gelijke mate. De mannen leiden geen patriarchaal  
arbitrair regime, zij leggen de vrouwen slechts (!) de geweldrelatie op die ook voor henzelf al gegeven is. De  
dwang, die ze uitoefenen op de vrouwen heeft zijn oorsprong niet in de mannelijke wil, maar in dat “heersende”  
altijd  al  reeds  bestaande  maatschappelijke  syntheseprincipe”  (Krisis 11,  p.  99).  Nog  daarvan  afgezien  dat  de 
feministische  theorievorming  in  het  algemeen  al  lang  zo’n  grof  heerschappijbegrip  -  zoals  E.  Lohoff  het  
veronderstelt  -  achter zich heeft  gelaten, wordt hier het  “maatschappelijke syntheseprincipe” als extern aan en 
tegenover  de  asymmetrische  geslachtsverhouding  gesteld.  Het  idee  dat  de  geslachtsrelatie  zelf  het 
“maatschappelijke syntheseprincipe” centraal  structureert,  zoals  dat  naar mijn mening voor het  waardevormige 
patriarchaat geldt, kan zo niet eens opkomen. Bovendien moet de man met zulke argumentatiefiguren (vooral in een 
historische situatie waarin de strijd der geslachten op de agenda staat) zich niet in vraag stellen. Want hij is dan 
letterlijk slechts een “marionet” van de waardefetisj.

10 De kritische opmerkingen over verscheidene aspecten in de teksten van enkele  Krisis-auteurs kunnen hier niet 
verder opgevoerd worden. In wat volgt zal noch een expliciete confrontatie aangegaan worden met de bestaande 
Krisis-artikelen over geslachtsverhouding, noch met de posities van gedetailleerd feministisch onderzoek; hooguit 
gebeurt dit in de marge.  Het gaat mij om redenen van zelfverduidelijking in de eerste plaats om een eerste positieve  
voorstelling van een grondgedachte, die bewust afziet van te verscheiden uitweidingen. In die zin gaat het om een  
ruw ontwerp, dat als concept een voorlopig karakter heeft.

11 Natuurlijk is  het niet zo dat biologische geslachtsverschillen volkomen irrelevant zijn.  In alle culturen worden 
bepaalde voorstellingen gehecht aan de biologische geslachtskenmerken en vindt dienovereenkomstig een verdeling 
van activiteiten plaats.  Hoe deze voorstellingen en activiteitenverdelingen er uitzien, verschilt  echter  sterk van 
samenleving tot samenleving, van stam tot  stam, en zij  kunnen elkaar zelfs tegenspreken. Ook zijn er in vele  
culturen drie en meer geslachten. Het geslacht wordt dus sociaal geconstrueerd (vgl. Gildemeister 1992). In deze  
context zullen de interessante pogingen om meer klaarheid te vinden over het bestaan van vroegere matriarchaten  
en over “het ontstaan van het patriarchaat” (Gerda Lerner) niet verder ontwikkeld worden. Naar mijn mening is het  
gevaar van projecties van het heden op het verleden hier bijzonder groot; en dit niet alleen gelet op mogelijke 
idealiseringen.  Zo  spreekt  Gerda  Lerner  bijvoorbeeld  over  "vrouwenuitwisseling",  "de  verdinglijking  van  het 
moederschap van vrouwen" en dergelijke in pre-waardevormige samenlevingen. Denkpatronen die alleen in het 
waardevormige patriarchaat ontstaan zijn, worden dus overgedragen aan niet-waardevormige samenlevingen. Ik  
denk dat dit erg problematisch is (zie Lerner 1991).

4



*Als de etnologische voorbeelden van gelijke en evenwichtige relaties tussen de seksen een 
duidelijke  minderheid  vormen,  zijn  ze  daarentegen toch te  talrijk  om in  blok als  louter 
uitzonderingen  te  worden  afgedaan,  die  de  algemene  regel  van  de  vrouwelijke 
onderschikking zouden bevestigen. (Arbeitsgruppe Ethnologie Wien 1989, p. 15 e.v.)
 

Zelfs daar waar er elementen van patriarchaat voorkomen, hebben ze niet overal dezelfde betekenis.  
Een patriarchaat in de zin van een patriarchale determinatie van sociale relaties door abstract werk 
en waarde is alleen typisch voor de westerse samenleving. Dit moet daarom afzonderlijk worden 
onderzocht.

Mijn kernthesis daarover luidt: de basiscontradictie van de waardesocialisering tussen substantie 
(inhoud,  aard)  en  vorm  (abstracte  waarde)  is  geslachtsspecifiek.  Alles  wat  in  de  abstracte 
waardevorm  niet  opgaat,  maar  toch  een  voorwaarde  blijft  voor  sociale  reproductie,  heel  die 
zinnelijke inhoud, wordt gedelegeerd aan vrouwen (sensualiteit, emotionaliteit, enz.). Deze relatie 
wordt  wel  sinds  lang  in  de  feministische  literatuur  als  mechanisme  van  de  afsplitsing 
gethematiseerd12, maar naar mijn weten nergens in verband gebracht met de negatieve constitutie 
van de waardesocialisering, in de zin van een kritiek op arbeid en waarde. Enkel door die band 
echter  kan  de  afsplitsingsproblematiek  voorbij  het  loutere  verschijningsniveau  ook  conceptueel 
verklaard worden13.

Niettemin kan de geslachtsspecifieke splitsing niet rechtstreeks worden afgeleid uit de waardevorm 
zelf.  In plaats daarvan is ze in zekere zin de schaduw die de waarde werpt,  maar die niet  kan 
worden begrepen door het "positieve" marxistische conceptuele instrumentarium. De afsplitsing van 
het  zogenaamde  vrouwelijke,  de  vrouwelijke  levenssfeer  en  de  aan  de  vrouwen toegeschreven 
activiteitssferen  (huishouding,  opvoeding  van  de  kinderen,  “relatiewerk”  enzovoort)  zijn  zo 
enerzijds  bestanddelen  van  de  waardesocialisering,  anderzijds  bevinden  ze  zich  daarbuiten. 
Aangezien de afsplitsing echter noodzakelijk is voor de waarde, er volledig met verstrengeld is, zou 
een nieuw begrip van socialisering nodig zijn, dat precies het patriarchale afsplitsingsmechanisme 
in  rekening brengt:  alleen  niet  in  de  zin  van een  externe  toevoeging,  maar  in  de  zin  van een 
kwalitatieve verandering van de waardetheorie zelf (die dan een kritiek van het patriarchaat zou 
zijn).

12 Het fenomeen van de geslachtsspecifieke scheiding is onder meer merkbaar in de analyse van de opkomst van de  
(natuur) wetenschappen aan het begin van de moderne tijd, in het onderzoek van concepten van de Verlichting en in  
literaire ontwerpen; verder ook in onderzoek naar de persoonlijkheid van de mannelijke wetenschapper en in de 
psychotherapeutische praktijk. Maar ook empirische studies naar tendenzen van verschillend moreel gedrag bij  
mannen en vrouwen of op het gebied van co-educatie staan dichtbij de hier verdedigde afsplitsingsthese (vgl. uit de 
rijke literatuur over dit thema o.a. Richter 1979, Bovenschen 1980, Gilligan 1984, Bennent 1985, Nölleke 1985, 
Norwood 1986, Brehmer 1988, Woesler de Panafieu 1989, Bublitz 1990, Kofmann 1990, List 1990, Weisshaupt 
1990). Bij dergelijke onderzoekingen wordt niet zelden de psychoanalytische methode aangewend. Zelfs de eerder 
traditionele  marxiste  Frigga  Haug  heeft  het  over  het  feit  dat  activiteiten  en  houdingen  van  vrouwen  "van  de 
maatschappelijke arbeidssfeer afgesplitst, uitgesloten (worden)" (Haug 1990, p. 91), waarbij ze weliswaar op de 
oude marxistische manier van een "ontologie van de (algemene) arbeid" uitgaat, waarbij dan het afgesplitste als  
“erkende  arbeid”  gere-integreerd  zou  moeten  worden  –  een  positie  die  uiteraard  ver  verwijderd  is  van  de  
“waardekritiek”.

13 Hier echter zullen we in de eerste plaats de historische dimensie en de maatschappelijke uitdrukkingsvormen van de  
geslachtsverhoudingen in het waardevormige patriarchaat behandelen, teneinde de voorwaarden te scheppen voor 
een verdere conceptuele verduidelijking. 

5



Door  deze  geslachtsspecifieke  constitutie  van  de  waarde  werden  uiteindelijk  de  bekende 
geslachtsrollen voortgebracht; het aldus toegewezen "vrouwelijke" wordt een voorwaarde voor de 
mogelijkheid van het mannelijke principe van abstracte "arbeid". De asymmetrie van deze relatie, 
waarin het zinnelijke moment door het aan het “vrouwelijke” toe te schrijven tegelijkertijd terzijde 
wordt  geschoven en bestempeld als  inferieur,  rechtvaardigt  voor het  subjectloze patriarchaat  de 
misschien wat pittige korte formule: "De waarde is de man".  Maar, en dit moet expliciet worden 
benadrukt, mijn doel is om een culturele structuur te onderzoeken. De focus ligt dus minder op 
empirische  mannen  en  vrouwen,  hoewel  de  empirische  relaties  tussen  mannen  en  vrouwen 
natuurlijk worden bepaald door deze structuur zonder er volledig in op te gaan.

4.

De basisstructuur van de waardeverhouding correspondeert met de vorming van een private en een 
openbare  sfeer.  De  privésfeer  wordt  ideaaltypisch  als  "vrouwelijk"  (familie,  seksualiteit  etc.) 
aangewezen, de publieke sfeer (abstracte "arbeid", staat, politiek, wetenschap, kunst etc.) anderzijds 
als "mannelijk". Idealiter zou de vrouw dus het sociale "rustkussen" zijn van de in de publieke sfeer 
agerende man. Uit deze (op het niveau van de verschijningen welbekende) relatie tussen privé en 
publiek kan men een culturele en historische differentiëring van het concept van het patriarchaat 
afleiden,  wanneer  het  tenminste  niet  meer  als  een  voor  alle  tot  nu  bestaande  samenlevingen 
geldende vanzelfsprekendheid begrepen wordt. 

In agrarische samenlevingen, zelfs als ze patriarchaal zijn, is de scheiding van private en openbare 
sferen nog niet of slechts in geringe mate ontwikkeld ; daarom hebben vrouwen nog steeds een 
relatief  grote  invloed,  zolang  de  formele  juridische,  mannelijk-publieke  sfeer  zich  niet 
verzelfstandigd  heeft  en  dominant  is  geworden,  waardoor  informele  strategieën  nog  effectief 
kunnen zijn: 

"Vrouwen hebben meer macht en invloed onder de omstandigheden van de agrarische 
familie-economie  dan  de  openbare  vertoning  van  mannelijke  dominantie  en 
overheersing zou suggereren ... De macht van vrouwen in agrarische samenlevingen is 
gebaseerd  op  ...  de  productie  en  directe  controle  van  levensbronnen  en  op  een 
indirecte invloed op sociaal relevante beslissingen "(Heintz / Honegger 1981, p 15.; 
zie ook vergelijkbaar: Nadig 1988).

Het patriarchaat kan in dit verband nog niet dezelfde positie innemen en niet zodanig wegen op de 
structuren als in het kader van de westerse waardesocialisering. Dat wil niet zeggen dat de soms 
rauwe  verhoudingen  in  deze  niet-Europese  (of  ook  oud-Europese,  pre-waardevormige) 
samenlevingen moeten verfraaid of zelfs verheerlijkt worden; het gaat er eerder om op het belang te 
wijzen  van  de  scheiding  tussen  de  private  en  openbare  sfeer  voor  de  structuur  van  het 
waardevormige patriarchaat. Sterk vereenvoudigd zou men kunnen zeggen dat de scheiding van de 
sferen en het patriarchaat gecorreleerd zijn. Hoe minder ontwikkeld de publieke sfeer is, des te 
diffuser en minder eenduidig het patriarchaat zich manifesteert in de samenleving als geheel. En 
omgekeerd: hoe meer de waardeverhouding ontwikkeld is, hoe duidelijker het privé- en openbare 
leven gescheiden zijn, hoe eenduidiger de patriarchale structuur wordt.

Daarbij ontstaat de mogelijkheid van een tegenstrijdige ontwikkeling, naargelang men spreekt van 
de  samenleving  in  het  geheel  of  slechts  van  de  publiekrechtelijke  sfeer  op  zich:  terwijl  het 
waardevormige patriarchaat zich pas door de scheiding van het private en het openbare volledig 

6



uitbouwt  en  de  vroegere  informele  mogelijkheden  van  de  vrouw  om  invloed  uit  te  oefenen 
verminderen, kan tegelijkertijd de positie van de vrouw binnen de openbare sfeer (überhaupt haar 
toegang tot die sfeer) gedeeltelijk verbeteren. 

De  patriarchale  waarde-  en  dus  geslachtsverhouding  heeft  dus  een  lange  en  tegenstrijdige 
geschiedenis. Op deze geschiedenis zal ik in het volgende kort historisch overzicht ingaan, rekening 
houdend met de continuïteit en de breuken. Dit is een historische systematische benadering, wat 
betekent dat ik niet de "feiten" in al hun details zal opsommen, maar de schijnwerpers zal richten op 
de  "hoogtepunten"  in  de  drift  naar  de  domesticatie  van  vrouwen  en  de  uitsluiting  van  het 
"vrouwelijke" van de oudheid tot vandaag.

5.

De voorwaarden voor het waardevormige, christelijk-westerse patriarchaat ontstonden in het oude 
Griekenland.  Het  is  onzinnig  te  geloven  dat  hier  alleen  de  wetenschappelijke  en  wiskundige 
grondslagen  zijn  gelegd.  Deze  zijn  zelf  ontstaan  op  basis  van  een  specifieke  mannelijk-
warenvormige rationaliteit. De geografische positie van Griekenland, zijn versnippering in eilanden 
en het overheersende scheepsverkeer als gevolg van een tekort  aan voedsel begunstigden al bij 
uitstek  de  "intensivering  van  de  goederenruil"  (Sohn-Rethel  1978,  p.  111),  waardoor  ook  de 
geldvorm zich ontwikkelde. In deze regio werden de eerste munten (Lydië) geslagen, overgenomen 
door de Grieken: zoals bekend sinds Sohn-Rethel is dit een historische voorwaarde voor abstract-
rationeel, van de mythe losgemaakt, denken. In dit sociale milieu werd de oude agrarische adel  
afgezet,  vooral  in  de  Ionische  steden;  teneinde  contracten te  kunnen afsluiten in  de  universele 
handel  in  goederen,  was  de  uitbouw  van  een  rechtssysteem  en  een  openbare  jurisdictie 
noodzakelijk.

Deze instituties installeerden een nieuwe vorm en betekenis van openbaarheid. Het woord voeren 
voor het gerecht en voor de volksvergadering werd belangrijk; men moest abstract-rationeel kunnen 
argumenteren om macht en invloed te winnen. Deze publieke sfeer, die leidde tot de vorming van de 
dialectiek, de formele logica, enz., was alleen voorbehouden aan mannelijke burgers. De Atheense 
vrouwen werden verbannen naar het huis dat ze, in zoverre dat mogelijk is, nooit mogen verlaten.  
De centrale taak van de vrouw was om een zoon te baren; als dit niet gebeurde, had ze haar doel in 
het leven niet bereikt. De hypostase van de nieuwe publieke sfeer, die abstract rationeel gedrag 
vereiste, ging gepaard met een verslechtering van de seksualiteit in het algemeen (zie Reinsberg 
1989).  Van in  de  wieg was de  opkomst  van het  rationele  denken een proces  waarbij  vrouwen 
grotendeels werden uitgesloten.

De publieke sfeer, waarbinnen ook de kennisvorming viel, had een tegengebied nodig in de vorm 
van de privésfeer, waar het kon op neerkijken. De man had de vrouw nodig als een geslachtelijk 
“tegenwezen”,  waarin hij  alles projecteerde wat in de openbare ruimte en de daarvan afgeleide 
sferen niet toegelaten was. Zo gold de vrouw in het antieke Athene reeds als wellustig, ethisch 
minderwaardig,  irrationeel,  intellectueel  minderbegaafd,  etc.  (zie  Reinsberg 1989,  p.  42 e.v.  en 
Pommeroy 1985, p.  362); allemaal toeschrijvingen die tot in de moderne tijd alom zijn blijven 
bestaan.  Tot  in  de  meest  abstracte  conceptualiseringen  van  de  antieke  filosofie  kan  men  deze 
afsplitsing detecteren. Zo is voor Plato de materie een vormloos, voor het denken amper vatbaar 
iets, dat  vrouwelijk omschreven wordt als “receptioniste of vroedvrouw voor de ideeën”. Ook voor 

7



Aristoteles is het vormloze als hyle (vertaald door Cicero in het Latijn als materia, waaruit de ons 
bekende term materie komt) een vrouwelijke term (zie Pauli 1990, p. 197).

6.

Met  de  ondergang van de  antieke  samenleving viel  het  waren-  en  geldverkeer  drastisch terug. 
Daarbij raakte ook de in de Grieks-Romeinse maatschappij ontstane sfeer van een afgezonderde en 
gedifferentieerde  openbaarheid  sterk  in  verval.  De  Germaanse  stammen  waren  nog  niet 
gestructureerd door de waardevorm. Ondanks sterke patriarchale momenten bezat de vrouw bij de 
Germanen een soort mystieke betekenis. Tacitus berichtte al dat Germaanse vrouwen een reputatie 
genoten als tovenaars, zieners en genezers. Het waardevormige patriarchaat moest eerst opnieuw 
worden gevormd en onder gewijzigde omstandigheden een nieuwe start maken.

In de middeleeuwse samenleving waren er binnen het patriarchaat nog lange tijd Germaanse “quasi 
matriarchale” relicten. De vrouw was enerzijds wettelijk ondergeschikt aan de man, ze had een 
wettelijke vertegenwoordiger nodig, de vader of de echtgenoot, en kon in principe zelfs worden 
verkocht zoals vee, slaven en goederen . Het zou echter misleidend zijn om hieruit te concluderen 
dat zoiets de dagorde in het alledaagse leven zou zijn geweest. Want anderzijds speelden recht en 
openbaarheid  een  heel  andere  en  veel  kleinere  rol  in  vergelijking  met  de  meer  ontwikkelde 
waardevormen. 

In de hoge middeleeuwen mochten vrouwen ook handel drijven en een beroep uitoefenen, hoewel 
helemaal niet in dezelfde mate als  mannen. Hoewel het huwelijk fundamenteel een geweldrelatie 
was,  had  de  vrouw waarschijnlijk  een  zekere  autoriteit  in  het  gezin;  ze  bezat  de  zogenaamde 
sleutelmacht [Schlüsselgewalt]14 als hoofd van het huishouden. Zwangere vrouwen stonden volgens 
de Germaanse wet onder speciale bescherming (zie Becker et al., 1977, p. 41 e.v.). Zelfs het beeld  
van de heks was in de middeleeuwen niet bij voorbaat negatief. Men nam het bestaan aan van een 
goede en een boze magie; de helende kunst en de verloskunde waren stevig in vrouwelijke handen.

In dit tijdperk was het vooral de Kerk, in wiens leringen het eenduidige antieke negatieve beeld van  
vrouwen in zekere zin "overwinterde". Als erfgename van Eva werd ze aan de kaak gesteld als de 
auteur van alle onheil en als de eeuwige verzoekster van het vlees. Sinds de twaalfde eeuw werd de 
zondige  Eva  tegenover  de  Heilige  Maria  geplaatst.  Deze  leer  volgend,  zou  de  vrouw  een 
gedeseksualiseerd wezen moeten zijn.  Het woord van Paulus in gedachten,  dat de vrouw in de 
gemeenschap  moet  zwijgen,  heeft  ze  geen  plaats  in  het  openbare  leven.  Aangezien  echter  de 
“openbaarheid”  praktisch  tot  de  Kerk  werd  gereduceerd,  terwijl  het  werkelijke  leven  zich 
concentreerde in de “productiefamilie”, was de maatschappelijke betekenis van dit vrouwenbeeld 
eerder  beperkt.  Onder  de  boerenmassa's,  waarin  heidens-germaanse  relicten  lange  tijd  in  leven 
bleven, kon de kerkelijke opvatting van de vrouw als 'vat van zonde' niet echt wortel schieten. Over  
het algemeen waren seksuele zeden verre van zo streng als voorgeschreven door de kerk (zie Becker 
1977, p. 57 e.v.). 

14 (nvdv) In de middeleeuwen droegen getrouwde vrouwen een sleutelband als zichtbaar teken van hun rechten. 

8



7.

Als  de  positie  van  de  vrouw  in  de  patriarchale  verhoudingen  van  de  middeleeuwen  nog 
contradictorisch was, dan verslechterde hun situatie dramatisch aan het begin van de moderne tijd. 
Het door de kerk overgebrachte negatieve beeld van de vrouw werd onder nieuwe omstandigheden 
in  de  concrete  praktijk  effectiever.  De  renaissance  was  niet  alleen  de  “wedergeboorte”  van de 
antieke geesteswereld, maar was ook verbonden met een overeenkomstige verandering in de sociale 
grondslagen.  Warenproductie  en  geldcirculatie  deinden  weer  uit,  wat  leidde  tot  de 
herstructureringsprocessen zoals Marx die heeft beschreven in zijn analyse van de oorspronkelijke 
accumulatie. Daarmee vormde zich ook opnieuw een maatschappelijke openbare ruimte:

“Hoewel  de  ontwikkelingsstadia  in  de  middeleeuwen  heel  verschillend  zijn,  zelfs 
tegenstrijdig zijn en geen uniform beeld geven, kunnen we toch zeggen dat aan het 
begin van de moderne tijd de situatie van de vrouwen aanzienlijk is verslechterd en 
dat ze op alle gebieden van de samenleving teruggedrongen werden. Hoe meer een 
bovenregionale  maatschappelijke  publieke  ruimte,  een  statelijke  rechtspraak,  een 
geïnstitutionaliseerde  wetenschap  worden  uitgebouwd,  des  te  meer  wordt  de 
marginalisering van vrouwen "geïntensiveerd." (Becker e.a. 1977, p. 79)

Vooral de sprong die de natuurwetenschappen in die tijd maakten, was revolutionair. Het magisch-
mystieke  wereldbeeld  werd  vervangen  door  de  objectieve,  experimentele  wetenschappen.  Deze 
veranderingen herhaalden niet alleen de oude Grieks-Romeinse ontwikkeling, maar gingen daar ver 
voorbij. De wetenschappen stelden met hun rationaliteit niet alleen het traditionele wereldbeeld in 
vraag, maar werden ook, als experimentele wetenschappen, onmiddellijk praktisch, in tegenstelling 
tot de oudheid; de daarmee samenhangende uitbreiding van technische kennis begon zich dan te 
koppelen  aan  de  uitbreiding  van  de  warenproductie.  Dit  proces  werd  door  de  ontdekking  van 
nieuwe continenten nog versneld. De sociale incisies in de agrarische samenleving waren daarom 
veel dieper dan in de oudheid en wierpen al een blik op het opkomende kapitalisme. Als gevolg 
hiervan  verslechterde  de  positie  van  vrouwen  niet  alleen  met  deze  hernieuwde  boost  van 
socialisering door de waardevorm, maar werd in de vorm van de heksenvervolging letterlijk een 
vernietigingscampagne tegen “de vrouw", die de koers zette voor een verreikende ontwikkeling:

"De 'nieuwe mens'  van het  geïndustrialiseerde tijdperk was de man.  Het  magisch-
mystieke beeld van de vrouw bleef behouden in het bourgeoistijdperk, maar voortaan 
werd ze op geen enkele manier beschouwd als een subject van  natuurappropriatie, 
maar als object van natuurbeheersing"(Bovenschen 1977, p. 292)

De vrouw had daarentegen een "sympathische"15 relatie met de natuur, vooral in de figuur van de 
heks, en ze stond op een bepaalde manier voor de natuur. Opdat de moderne mannelijke rationaliteit 
zich in aansluiting met de antieke erfenis en daar voorbij zou kunnen doorzetten, moesten de vrouw 
en dat wat zij representeerde (het zinnelijke, diffuse, onberekenbare, contingente, etc.) letterlijk uit 
de weg worden geruimd. Het ging dus geenszins alleen daarom dat de empirische medische kennis, 

15 (Nvdt) Sympathisch of analogisch denken zou een vorm van magisch denken zijn, gebaseerd op de idee dat er een 
band (sympathie) zou bestaan tussen uiterlijk gelijkaardige dingen en dat die zich wederzijds beïnvloeden. James 
Frazer gebruikte de notie: “sympathetic magic” reeds in zijn beroemde, zij het nu wel op vele vlakken achterhaalde,  
studie The Golden Bough. A Study in Magic and Religion (1890 en vele herdrukken).

9



enzovoort  van  vrouwen  met  geweld  door  mannen  moest  worden  onteigend,  maar  om  een 
fundamenteel ander concept van de relatie met de natuur (vgl. Bovenschen 1977)16. De theoretische 
rechtvaardiging werd geleverd door de zogenaamde Heksenhamer,  Malleus Maleficarum, in  1487 
geredigeerd door de geestelijken Institoris en Sprenger. Kerkvaders, antieke dichters en denkers 
werden opgeroepen om de minderwaardigheid van vrouwen en hun gevoeligheid voor hekserij en 
hun verbond met Satan plausibel te maken. De vrouw werd opnieuw eigenschappen toegeschreven 
als wankelmoedigheid, impulsief, zwakte van geest, eigenzinnigheid, bedrog en lichtgelovigheid 
(zie onder meer Becker, 1977, p. 342 e.v.)17.

Niet enkel de andere aard van de natuurkennis van de middeleeuwse “wijze vrouwen”, maar de 
door  het  patriarchaat  toegeschreven  “vrouwelijke”  eigenschappen  überhaupt  moesten  voor  de 
beginnende  mannelijke  moderniteit  als  een  bedreiging  verschijnen,  ook  voor  het  gevoels-  en 
driftleven van de  mannen zelf.  In  de  middeleeuwen was  de  gevoels-  en  driftcontrole  over  het 
algemeen gering: men at en dronk letterlijk tot men erbij neerviel, deed zijn behoefte op elke plaats 
en publiekelijk, enz. Nu moesten niet alleen de tafelmanieren worden veranderd. De zelfcontrole 
van het individu is ook een voorwaarde voor een wetenschappelijk-rationeel begrip van de natuur 
en de samenleving in het algemeen; daarbij moet afstand worden genomen van het onderwerp in 
kwestie, wat een gevoelscontrole impliceert. Ook de handel, een geldeconomie, arbeidsverdeling en 
de omgang met vreemden vereisten een grotere mate van affecten- en driftbeheersing (zie Elias 
1976). Er waren dus duidelijk projecties aan het werk in de heksenvervolging: de angst voor de 
eigen drijfveren en affecten kwam tot uiting in de aanklachten tegen de vrouw.

De  16e  en  17e  eeuw  waren  ook  uiterlijk  een  door  crisis  geteisterde  periode  van  onrust.  
Boerenoorlogen, inflatie en voedseltekorten, de ontbinding van de gilden enz. bepaalden het beeld 
van de samenleving; grote delen van de bevolking kwamen in armoede terecht. Deze toestand van 
anomie  was  waarschijnlijk  grotendeels  verantwoordelijk  voor  het  feit  dat  de  door  de  Kerk 
geïnitieerde  heksenvervolging  doorgaans  ook  steun  vond  bij  de  bevolking  (zowel  mannen  als 
vrouwen):

"Als het stofwisselingsproces van de mens met de natuur in een nieuwe fase trad (...), 
was de vernietiging van de oude relaties tot  de natuur,  in het  bijzonder de innige 
banden van de vrouwen ermee, noodzakelijk geworden. De individuen moesten op de 
nieuwe tijds- en arbeidsnormen afgestemd worden. (...) De heks staat op dat kruispunt 
van de historische ontwikkeling waar de uitbuiting van de natuur haar systematische 
karakter kreeg. Zij werd het offer van de noodzakelijke progressieve overheersing van 
de natuur en daarmee van de overwinning van de abstracte rede, de formele synthese 
van identiteit en niet-identiteit. Zij verdween in de algemeenheid van de begrippen 

16 Ik vind deze "verouderde" interpretatie  van Bovenschen nog steeds zeer  plausibel,  in tegenstelling tot  recente  
pogingen  tot  verklaring  zoals  die  van  Gerhard  Schormann.  Schormann  ziet  (voornamelijk  wat  betreft  de 
"zondebokfunctie") raakpunten tussen de middeleeuwse pogroms tegen de Joden, de heksenjacht en de holocaust 
van de nazi's. Deze vergelijking lijkt mij echter zeer oppervlakkig, omdat niet kan worden uitgelegd welke groep  
om welke reden op een bepaald moment aan de vervolging wordt blootgesteld. Overigens acht Schormann het niet 
nodig om wetenschappelijke artikelen en de daarin aangeboden interpretaties over de heksenjacht te behandelen 
(zie Schormann 1991).

17 De heksenvervolgingen moeten in verband worden gezien met de ketterse bewegingen die de Kerk al in de 13e 
eeuw dwongen zich te legitimeren. Er waren veel vrouwen in de ketterse bewegingen. De heksensabbat, de alliantie  
met de Satan en geslachtsgemeenschap met demonen zijn pas in de late middeleeuwen uitgevonden. Het gaat hier 
niet om heidense relicten. Op dit alles kunnen we hier niet dieper ingaan (vgl. daarvoor Honegger 1978, p. 34 e.v.).

10



waarmee het moderne denken de natuur organiseerde.” (Bovenschen 1977, p. 290 en 
292).

Het blijkt dus dat de oude voorstelling van de heksenjacht als een laatste hoofdstuk van de "donkere 
middeleeuwen" op geen enkele manier correct is.  Integendeel,  het was in zekere zin een eerste 
moderniseringsfenomeen, een moorddadige voorwaarde voor de moderne opkomst van mannelijke 
rationaliteit.  Zoals  bij  elke  historisch-sociale  omwenteling,  waren  de  onderliggende  krachten 
ideologisch  tegenstrijdig.  De  Kerk  stond  enerzijds  wel  vijandig  tegenover  de  nieuwe 
(natuurwetenschappelijke) ideeën voor zover ze haar eigen wereldbeeld in twijfel trokken. Maar 
haar functie in het daadwerkelijke proces van sociale verandering was ambivalent, want door de 
heksenvervolging droeg zij  op een beslissende manier bij  tot  de vernietiging van het  magische 
wereldbeeld, en in die zin was zij heel nuttig voor de nieuwe machten en ideeën. Op deze manier 
was de Kerk, ondanks haar “vijandigheid” tegenover de vooruitgang, in zekere zin een beulsknecht 
ten dienste van de vroege modernisering. Dit blijkt ook uit  het feit  dat "de heksenwaanzin niet  
ontsprongen is in landelijke gebieden, maar in de meest industrieel ontwikkelde en intellectueel 
geavanceerde  regio's  van  Europa"  (zie  Heinemann  1989,  p.  37),  terwijl  de  "Heksenhamer" 
bijvoorbeeld werd afgewezen door de Spaanse inquisitie. De Verlichting, als volgende stoot van de 
patriarchale,  waardevormige  modernisering,  kon  aldus  de  heksenvervolging  met  oprechte 
verontwaardiging veroordelen, omdat het werk om - zo te zeggen - al gedaan was. 

8.

Het  regelgevend  potentieel  van  de  Kerk,  dat  in  de  middeleeuwen  nog  grotendeels  buiten  de 
samenleving lag, werd aan het begin van de moderne tijd objectief noodzakelijk; daarbij gaf het 
protestantisme het superego van de nieuwe verhoudingen een laatste vernislaagje. In de Reformatie 
werd de religie geïndividualiseerd en de protestantse ethiek verkondigde dat om het heil te  bereiken 
morele actie nodig was. In deze context kregen de patriarchale toeschrijvingen in het begrip van de 
geslachtsrollen een nieuwe kwaliteit. De gewelddadige campagne tegen het “vrouwelijke” bleek 
(naast het wetenschappelijke concept van “natuurbeheersing”) een tendens te zijn om de vrouw te 
domesticeren als een 'natuurwezen', dat wil zeggen de vrouw als vertegenwoordigster van de natuur 
(en de natuur als bestemming van het vrouwelijke) te herleiden tot een getemd, gedomesticeerd, 
patriarchaal  gecontroleerd  bestaan.  Parallel  aan  de  heksenvervolging  werd  het  moederideaal 
ontwikkeld  als  nieuw  beeld  van  de  vrouw.  De  Reformatie  en  vooral  Luther  waren  hiervoor 
verantwoordelijk. Volgens Luther was de vrouw voor het huishouden (waarvan het belang relatief 
afnam) verantwoordelijk, de man voor de rechtspraak, politiek enz. (waarvan het belang relatief 
steeg). Voor Luther was het moederschap het beroep van de vrouw. Hoewel Luther de vrouw in haar 
beperkte rol in zekere zin rehabiliteerde (in tegenstelling tot het minderwaardigheidsconcept van de 
katholieke kerk) door haar activiteit  als vrouw en moeder te waarderen,  omvatte zijn opvatting 
tegelijkertijd  dat  de  vrouw  en  met  haar  de  seksualiteit  en  sensualiteit  in  tegenstelling  tot  de 
middeleeuwen werden opgesloten in de enclave van het huwelijk.

Er voltrok zich aldus sinds Luther een nieuwe codering en functionalisering van seksualiteit  en 
zinnelijkheid. In Luthers ideaal van de huismoeder werden het beeld van de heks en dat van de 
Maagd Maria (dat Luther in zijn katholieke versie verwierp) met elkaar verbonden. Het beeld van 

11



de gedomesticeerde vrouw uit de middenklasse ontstond, dat enerzijds nederigheid, capaciteit voor 
liefde en gehoorzaamheid uitdrukt, maar anderzijds ook een huiselijke gematigde versie van passie 
en  erotiek  (zie  Höher  1983,  p.  49).  Deze  opvatting  toont  de  verdere  ontwikkeling  van  het 
patriarchale vrouwbeeld dat, in vergelijking met de ideeën uit de oudheid en van de middeleeuwse 
kerk, beter overeenkwam met de nieuwe burgerlijke omstandigheden. Natuurlijk ging het bij Luther 
nog steeds om een relatief ruwe 'eerste benadering' van een modern burgerlijk-patriarchaal beeld 
van de vrouw, dat eerst alleen in een beperkte sociale laag verscheen. Het waren vooral patriciërs en 
hogere ambachtslieden, bij wie de activiteiten van vrouwen steeds meer beperkt werden tot man en 
kind; dit ging gepaard met een verandering van gevoelens - liefde tussen echtgenoten en tussen 
ouders en kinderen werd als een gedomesticeerd emotioneel huishouden ontdekt :

"Domesticatie  betekent  dus  niet  de  fysieke,  maar  eerder  de  psychologische 
verdwijning van de vrouw als persoon achter die van de echtgenoot. Zelfexpressie als 
persoon was alleen toegestaan in de openbaarheid van het huis, maar zolang het huis 
nog  openbare  functies  had,  was  dit  geen  volledige  uitsluiting  van  het  publiek." 
(Wunder 1991, p. 24)

Vooral op het platteland was een strikte scheiding van de activiteitssferen in "privaat" en "openbaar" 
lange  tijd  niet  mogelijk.  Desalniettemin  drong  de  burgerlijke,  gezinsgerichte  opvatting  van 
vrouwelijkheid geleidelijk  door  in  alle  klassen en lagen en de hele  verdere  ontwikkeling werd 
erdoor gekenmerkt.

9.

Het tijdperk van de Verlichting bracht de volgende duw in de domesticatie van vrouwen. Het is 
waar dat er aanvankelijk onder de vroege verlichters denkers waren die het egalitaire concept van 
emancipatie  ook  tot  vrouwen  wilden  uitbreiden.  Deze  ideologische  op  een  vermeende 
geslachtsneutrale  rationaliteit  gerichte  concepten  binnen  de  Verlichting  konden  zich  tegen  de 
zwaartekracht van hun eigen maatschappelijke grondslagen, namelijk de verdergaande socialisering 
door  de  waardevorm,  niet  doorzetten.  Want  deze  vereiste  een  verdere  differentiatie  van  de 
patriarchale  geslachtsrollen.  En  zo  vormde  zich  in  de  tweede  helft  van  de  18de  eeuw  een 
vrouwenbeeld  dat  opnieuw de  vrouw tot  een  natuurwezen maakte.  Dit  beeld  kreeg  echter  een 
nieuwe  kleur  en  kwaliteit  doordat  de  vrouw  nu  "van  nature"  werd  bepaald  als  echtgenote, 
huisvrouw en moeder:

Sinds ongeveer het midden van de 18de eeuw kwam, in de plaats van de restrictieve 
voorschriften van de kerk, de leer van de zedelijke aard van de vrouw, voor wie een 
drang  naar  haast  willoze  opoffering  immanent  was.  Zelfs  als  het  zich  vormende 
nieuwe karakterbeeld  van de  vrouw haar  zoals  voorheen vooral  beschrijft  als  een 
gevoelsgedreven, irrationeel wezen, had er een beslissende wending plaatsgevonden, 
want  haar  doffe  impulsen  werden  nu  steeds  meer  ondersteund  door  een  moreel 
concept. (Bennent 1985, p. 44)

Het  dubbele  concept  van de vrouw als  heilige  en hoer  werd bewaard en bevestigd.  Rousseau, 
algemeen beschouwd als  de ideologische grondlegger van het  moderne patriarchaat,  beschouwt 

12



terughoudendheid, gehoorzaamheid aan de man, bescheidenheid en kuisheid als kardinale deugden 
van vrouwen; tegelijkertijd identificeert hij ze ook "van nature" als sluw en koket. Deze laatste 
eigenschappen  moeten  volgens  Rousseau  bij  haar  worden  'gecultiveerd'  (maar  binnen bepaalde 
grenzen natuurlijk) ter compensatie voor haar minderwaardigheid ten opzichte van de man, voor 
haar fysieke, verstandelijke en mentale zwakte. (zie Rousseau 1986, p. 719 e.v.)

Door aan de vrouw opnieuw kwaliteiten toe te schrijven zoals passiviteit en emotionaliteit, maar nu 
in de enge kring van de burgerlijke familie, aan de man anderzijds activiteit en rationaliteit in de 
openbare ruimte van de beginnende industriële samenleving, kwam het  tot  een "polarisatie  van 
geslachtskarakters". Vrouw en familie moeten een tegenwereld worden voor de 'buitenwereld', die 
steeds  meer  wordt  beheerst  door  de  instrumentele  rationaliteit.  De vrouw moet  niet  alleen een 
voorbeeldige huisvrouw zijn, maar ook het leven van de man aangenaam maken door deelname, 
verpleging en zorg. Deze extra taken waren nieuw (zie Hausen 1978). Ze tonen de afstand met het  
begin van het  waardevormige patriarchaat  in  de oudheid,  toen de man zijn behagen nog in de 
openbare sfeer zelf vond, hoezeer de waardevormige patriarchale rationaliteit intussen de man zelf 
over het hoofd begon te groeien, hoezeer hij nu op een door de vrouw verzorgd “huiselijk behagen” 
aangewezen was.

10.

In de 19de eeuw werd het burgerlijke beroep ‘moeder’ van de vrouw nog meer op de voorgrond 
geplaatst.  De productie- en reproductiesferen groeiden steeds meer uit  elkaar.  De geslachtelijke 
toewijzingen  kregen  haast  professionele  kenmerken:  de  vrouw  zou  meer  "geschikt"  zijn  voor 
persoonsgebonden activiteiten, de man voor productieve activiteiten in wetenschap, technologie en 
cultuur:

Hoe sneller en diepgaander de buitenwereld veranderde (...), hoe flexibeler en levendiger de 
professionele  en  publieke  betrokkenheid  van  mannen  werd,  des  te  duidelijker  werd  de 
discrepantie tussen het vrouwelijke gezinsbestaan en de mannelijke beroepsoriëntatie. Als de 
man  met  ambitie  en  op  prestatie  gericht  de  rol  speelde  van  een  voorwaarts  strevende 
wereldverkenner -en verbeteraar, stond de burgerlijke vrouw voor de taak om het gezin in 
evenwicht  te  houden,  het  dagelijkse  repetitieve  huishoudelijk  werk  te  doen  en  te 
functioneren als een regelmatig tikkende klok. (Frevert 1986, p. 65)

Huwelijk en moederschap werden nu de enige sociale plaats waar de (burgerlijke) vrouw zich kon 
bewegen; ze was volledig afhankelijk van haar man. De domesticatie van vrouwen bereikte in de 
19de eeuw zo'n flagrant niveau dat haar nu zelfs haar sterkere seksuele drift, die haar zo lang werd 
verweten, werd ontzegd. Het kwam tot absurde "wetenschappelijke" debatten onder mannen over de 
vraag of de vrouw überhaupt wel seksueel gevoelig was. De domesticatie leidde ook tot de neiging 
om vrouwen als een volledig aseksuele entiteit te beschouwen.(zie Frevert 1986, p. 128 e.v.).

In de 19e eeuw ontstond echter ook de eerste vrouwenbeweging, waarvan het begin teruggaat tot de 
Franse revolutie.  De mondigheidseis van de Verlichting, die in zijn abstractheid het mannelijke 
subject van de waardesocialisering als basis had, wordt nu door vrouwen op hun eigen “afwijkende” 
manier (in overeenkomst met hun maatschappelijke positie) gevorderd. De verbanning in het huis 

13



bleef daarbij niet onbesproken. Zo eiste Luise Otto18 in de loop van de revolutie van 1848 het recht 
van vrouwen "op onafhankelijkheid en mondigheid in de staat". Nadat ze verboden was vormde de 
burgerlijke vrouwenbeweging zich in de jaren zestig van de 19de eeuw opnieuw. Ze eisten vooral 
een betere scholing voor meisjes en het recht op arbeid, zij het dat vrouwen toch vooreerst actief  
moeten zijn in beroepen die overeenkomen met hun “natuurlijke bestemming" (de commerciële 
sector en het onderwijs, later ook sociaal welzijn). Een belangrijke reden om het recht op werk te 
eisen, was het feit dat steeds meer vrouwen uit de middenklasse ongehuwd bleven. Ook veranderde 
in de tweede helft van de 19de eeuw de gezinsstructuur: veel van wat voorheen zelf geproduceerd 
moest worden, kon nu gekocht worden en daardoor nam het belang van het huishouden af (Frevert 
1986, p. 73 e.v., p. 174 e.v.).

De vrouwelijke reproductieve activiteit moet dus worden uitgebreid tot de werksfeer. De overgrote 
meerderheid van de eerste vrouwenbeweging hield zich niet bezig met volledige gelijkberechtiging. 
"Moederschap"  was  geïnternaliseerd  als  een  "natuurlijk  beroep"  van  de  vrouw;  de  vermeende 
"natuurlijke  geslachtsverschillen"  mochten  niet  worden  aangeraakt.  Ook  het  algemeen 
maatschappelijk  doel  van  de  eerste  vrouwenbeweging  bestond  uiteindelijk  slechts  uit  de 
maatschappelijke  uitbreiding  van  de  gedomesticeerde  vrouwelijkheid:  de  koude  en  alleen  door 
mannen  gemaakte  wereld  zou  door  de  “natuurlijke  moederlijkheid”  van  de  vrouw menselijker 
worden  (zie  Frevert  1986,  p.  124  e.v.).  Naast  deze  meerderheid  van  de  burgerlijke 
vrouwenbeweging was er nog een kleine maar radicale minderheid, waarvoor Helene Stöcker19 met 
haar  "Nieuwe  Ethiek"  model  staat.  Deze  minderheid  stelde  de  patriarchale  domesticatie  veel 
fundamenteler in vraag, eiste een apart recht van vrouwen op seksualiteit en de afschaffing van 
§21820,  verkondigde vrije  relaties  als  alternatief  voor  het  huwelijk,  was  tegen de  juridische  en 
sociale  stigmatisering  van  onwettige  kinderen  en  claimde,  in  tegenstelling  tot  de  gematigde 
meerderheid, sterk het stemrecht van vrouwen (zie Schenk 1980, p. 32 e.v.).

De  uitgangssituatie  van  de  arbeidsters  was  geheel  anders,  maar  het  resultaat  was  uiteindelijk 
hetzelfde. Tot ver in de 20ste eeuw bestond de met de industrialisering ontstane arbeidersklasse 
nagenoeg als vreemd lichaam naast de officiële burgerlijke samenleving en werd ook bewust door 
deze  uitgesloten.  In  deze  sector  was  de  verhuiselijking  van  de  vrouw  in  veel  mindere  mate 
doorgedrongen, maar ook de oude agrarische bestaansvormen van vrouwelijkheid waren vernietigd; 
die waren gedeeltelijk vervangen door de moordende fabrieksarbeid van vrouwen en kinderen. Het 
waren aanvankelijk de burgerlijke vrouwenverenigingen die zich bekommerden om de arbeidsters, 
terwijl  de  opkomende  mannelijke  arbeidersbeweging  zich  om  redenen  van  concurrentie  nogal 
terughoudend gedroeg (Schenk 1980, p. 48). 

Aangezien  de  objectieve  hoofdtendens  van  de  arbeidersbeweging  erin  bestond  om  de 
arbeidersklasse volledig te integreren in de burgerlijke waardemaatschappij, moest ze noodzakelijk 
ook de burgerlijke geslachtsrolpatronen reproduceren. De "vrouwenvraag" werd ondergeschikt aan 
de  "klassenvraag".  De  resulterende  tegenstellingen  bleven  onopgelost.  Dus  terwijl  de 

18 Louise Otto-Peters (1819 – 1895) is een Duitse schrijfster, journaliste en feministe die na de revolutie van 1848 het 
eerste dagblad gewijd aan de vrouwenzaak creëerde, de Frauen-Zeitung. Ze bleef in de vrouwenbeweging actief en 
was medeoprichtster van de Allgemeiner Deutscher Frauenverein.

19 Helene Stöcker (1869 – 1943). Duitse pacifiste, feministe en politiek schrijfster. 
20 Artikel in het Duitse strafwetboek dat, sinds het werd ingevoerd in het Duitse Keizerrijk onder Bismarck in 1871, 

abortus strafbaar stelde met straffen gaande tot 5 jaar gevangenis. In 2025 wordt abortus toegelaten onder strikte 
voorwaarden, maar het blijft in het strafwetboek, dat wil zeggen: abortus blijft een misdrijf dat onder bepaalde 
voorwaarden wordt gedoogd, het is geen recht.  

14



sociaaldemocraten enerzijds het stemrecht van de vrouw en de verbetering van de werkgelegenheid 
van  vrouwen  eisten,  zou  anderzijds  het  salaris  van  een  mannelijke  werknemer  ook  voldoende 
moeten zijn om "het gezin te voeden", wat de burgerlijke domesticatie van de werkende vrouw 
impliceert. Ook de proletarische vrouwenbeweging raakte niet van deze tegenstelling af; ondanks 
min of meer heftige eisen voor toegang tot het beroepsleven bevestigde zij vooral het moederschap 
als  het  'natuurlijke  beroep'  van  de  vrouw  (zie  Frevert  1986,  p.  134  e.v.).  De  hier  gecreëerde 
tegenstrijdigheid verscherpte zich tegen het einde van de 19de eeuw en dit tot het midden van de 
20ste eeuw. 

De stijgende participatie van vrouwen aan loonactiviteiten bereikte een hoogtepunt tijdens de Eerste 
Wereldoorlog toen vrouwen de mannen, die onder de wapens waren geroepen, moesten vervangen 
in de fabrieken. Deze trend was zeker niet lineair. Na het einde van de Eerste Wereldoorlog en 
tijdens de Grote Depressie werden vooral vrouwen getroffen door werkloosheid ("vrouwen aan de 
haard"). In tegenstelling tot zijn propaganda van het ideaal van de huisvrouw en de moeder, was het  
tijdens het fascisme, niet in de laatste plaats in het kader van de oorlogsvoorbereidingen vanaf 1935, 
dat opnieuw een toename van de beroepsactiviteit  van vrouwen kon worden waargenomen (zie 
Däubler-Gmelin 1977, p. 28 e.v.). Ondanks alle veranderingen in de werkgelegenheid van vrouwen, 
bleven  de  geslachtsrolpatronen  redelijk  stabiel.  De  gematigde  vrouwenbeweging,  die  het 
moederideaal steeds conservatiever had gepropageerd, ontbond zich in 1933 toen de nazi's de macht 
overnamen. Met enig recht kan worden gezegd dat ze met haar moeder-ideologie heeft bijgedragen 
tot het vrouwbeeld van het fascisme.

11.

In de tweede helft van de 20ste eeuw lijken de geslachtsverhoudingen nogmaals fundamenteel te 
veranderen. De nieuwe probleemsituatie kan aan de hand van de bekende “individualiseringsthese” 
van  Ulrich  Beck  geduid  worden.  Onder  "individualisering"  verstaat  Beck  dat  de  mensen 
vrijgemaakt worden uit de verinnerlijkte geslachtsrollen die de “industriële maatschappij” hen had 
opgelegd. Ze moeten nu een leven opbouwen via de arbeidsmarkt, onderwijs en mobiliteit, indien 
nodig tegen de familiebanden in (Beck/Beck-Gernsheim 1990, p. 13 e.v.  in Beck 1990). 

Deze ontwikkeling werd grotendeels voorbereid door de sterke uitbreiding van de werkgelegenheid 
voor vrouwen na de Tweede Wereldoorlog. Daarmee ontstaan nieuwe potentiële conflicten. Want, 
volgens Beck, zijn enerzijds de nucleaire familie en haar geslachtsrollen de basis van de industriële 
maatschappij,  anderzijds  echter  treft  de  individualiseringstendens,  die  door  de  blinde 
marktmechanismen opgewekt worden, meer en meer de vrouwen en maakt de rollenverdeling nog 
problematischer  dan  die  al  was.  Daarbij  spelen  ook  factoren  zoals  de  mogelijkheid  van 
anticonceptie,  rationaliseringsprocessen  in  het  huishouden  enz.  een  rol.  Tegelijkertijd  worden 
vrouwen  in  hun  traditionele  rol  gehouden  door  de  voortdurende  verantwoordelijkheid  voor  de 
kinderen  en  door  het  feit  dat  vrouwen  meer  dan  mannen  worden  getroffen  door  massale 
werkloosheid:

"We staan dus – met alle tegenwerkingen, kansen en contradicties – pas aan het begin van de 
bevrijding uit de oude geslachtstoewijzingen. Het bewustzijn van de vrouwen ligt ver voor 
op de omstandigheden. En het is onwaarschijnlijk dat de klok teruggedraaid kan worden. 

15



Veel  spreekt  voor  de  prognose  van een lang conflict:  de  komende jaren zullen  bepaald 
worden door het antagonisme tussen de seksen.” (Beck 1990, p. 24)

Beck toont empirisch de verschillende posities van mannen en vrouwen die overeenkomen met 
tegenstrijdige  gegevens  over  de  emancipatie  van  vrouwen.  Zo  hebben  bijvoorbeeld  in  het 
middelbare onderwijs de vrouwen hun achterstand met de mannen ingehaald, maar tegelijkertijd 
liep  de  bereidheid  van  jonge  vrouwen  om  verder  te  studeren  terug.  Jonge  vrouwen  zijn 
tegenwoordig beter opgeleid dan hun moeder, meestal kiezen ze echter voor minder “lucratieve” 
vakrichtingen in de taal-, geestes- en opvoedingswetenschappen of kiezen ze voor niet-academische 
beroepen, die sterk door de rationalisaties bedreigd worden (bijvoorbeeld secretaresse). Over het 
algemeen geldt dat vrouwen in de dominante sectoren van de samenleving (politiek, economie, 
wetenschap,  media)  vooral  op  de  lagere  niveaus  voorkomen.  Mannen  reageren  op  de  hoger 
gekwalificeerde  professionele  activiteit  van  vrouwen  niet  zelden  door  terug  te  grijpen  naar 
biologische gronden om op hun oude bevoegdheden te insisteren.  Volgens Beck is  het  juist  de 
grotere gelijkstelling van mannen en vrouwen in het individualiseringsproces die scherper bewust 
maakt van alle resterende asymmetrieën in de geslachtsrelaties. Wie de kinderen opvoedt, het gezin 
voedt, de partner volgt in het geval van professionele mobiliteit, of kinderen nu binnen of buiten het  
huwelijk worden opgeleid: dit alles is niet langer duidelijk en definitief:

"In alle levensdomeinen staan we voor keuzemogelijkheden en keuzedwang. De daarvoor 
noodzakelijke  planning  en  afspraken  zijn  principieel  opzegbaar  en  moeten,  gezien  de 
ongelijke lasten die ze meebrengen, telkens weer gelegitimeerd worden. Doorheen al deze 
discussies, afspraken, fouten en conflicten worden de verscheidene risico’s en gevolgen voor 
de mannen en vrouwen steeds duidelijker zichtbaar.” (Beck 1990, p. 52)

Deze uiterst conflictueuze constellatie leidt echter geenszins tot de echtscheidingsrechter en een 
bestaan als alleenstaande:

"In een gereduceerd sociaal leven, ontdaan van zijn tradities, heeft de moderniteit aan het 
privé-individu de hoop op ‘tweezaamheid’ als enige opgeblazen restgemeenschap gelaten. In 
een  maatschappij  waarvan  de  realiteiten,  de  gevaren  en  conflicten  in  het  abstracte  zijn 
vergleden, zich meer dan ooit onttrekken aan de zintuiglijke waarneming en beoordeling, is 
het hier,  en misschien alleen nog maar hier,  dat sociale ervaringen worden opgedaan en 
worden doorleefd." (Beck 1990, p. 21)

Volgens Beck is er eerder sprake van een “bevrijding door de familie”, gezien het in de familie 
optredende individualiseringsmechanisme de samenlevingsvormen verandert en instabieler maakt. 
De relatie tussen individueel leven en gezin wordt anders. Het gezin lost zich niet op, maar het is 
ook niet langer de vaste normale toestand naar wie mannen en vrouwen hun hele leven richten. In 
de  plaats  daarvan  komt  er  een  tijdelijke  nevenschikking  en  opeenvolging  van  verschillende 
levensvormen  zoals  familie,  alleenstaand,  woongemeenschap,  weer  familie,  enz.,  waar  alle 
geïndividualiseerde vrouwen en mannen passeren. Ieder moet nu zijn leven op precaire wijze zelf 
maken.  Het  is  voor  Beck  geen  toeval  dat  de  geslachtsverhouding  pas  in  de  late  moderniteit 
conflictueus  wordt  (hij  ziet  daarin  het  “conflict  van  de  eeuw”),  omdat  pas  nu  de  klassen 
“gedetradionaliseerd”  zijn  en  de  abstracte  rationaliteit  van  de  industriële  maatschappij  in  de 
voorheen private sferen van het huwelijk en de familie begint binnen te dringen.

16



Het  onderzoek  van  Beck  is  zeer  geschikt  om  de  empirische  veranderingen  in  de 
geslachtsverhouding van de afgelopen twee decennia en hun voorgeschiedenis  sinds de tweede 
wereldoorlog te laten zien. Hoe meer de vrouwen, door de maatschappelijke ontwikkeling, afstand 
kunnen nemen van hun rol, hoe precairder de patriarchale structuur wordt, zonder dat die daardoor 
echter  wordt  opgeheven.21 Toch  is  Becks  analyse  mijns  inziens  vanuit  theoretisch  oogpunt 
fundamenteel vals. Hoewel Beck in zijn theorie het heeft over de bestaande geslachtsrollen als basis 
van de industriële samenleving”, vermijdt hij zorgvuldig het begrip patriarchaat. Net zomin brengt 
hij natuurlijk de louter indirect benoemde patriarchale basis in relatie met de waardesocialisering, 
waar hij helemaal geen begrip van heeft. Hij spreekt voortdurend enkel vaag over "de moderniteit", 
"de  industriële  samenleving"  enzovoort  en  komt  dus  nooit  tot  een  verdere  definiëring  van  de 
samenleving tegen de achtergrond van haar androcentrisch-waardevormige wezen. Uiteindelijk zijn 
voor  hem  de  patriarchale  geslachtsrelatie  en  haar  rollentoeschrijvingen  alleen  empirisch 
waarneembare  "fenomenen".  Hij  ziet  dit  als  slechts  één  van  de  vele  problemen  in  de 
"risicosamenleving" (zie ook Beck 1986).

Omdat  Beck  aldus  in  laatste  instantie  vasthoudt  aan  een  geslachtsneutraal  theoretisch 
referentiekader (de "industriële samenleving”), kan hij uiteindelijk ook de empirische veranderingen 
in de geslachtsverhoudingen met het abstract-universalistische begrip van de “individualisering” 
doodslaan, begrip dat in zijn analyse van de veranderingen de “rang van theorie” inneemt. Op het 
conceptuele  niveau  wordt  zo,  in  Becks  argumentatieschema  heel  consequent,  nogmaals  de 
asymmetrische geslachtsrelaties met een geslachtsindifferente categorie onder controle gehouden. 
"Individualisering" lijkt zo het “eigenlijke”, diepere probleem te zijn, niet de geslachtsproblematiek. 
De argumentatie van Beck valt hier weer samen met het eveneens geslachtsneutrale begrip van het  
“abstracte individu” in de vroegere waardekritiek van de Krisisgroep. Het wordt niet gezien dat dit 
“abstracte  individu” precies  in  zijn  waardevormige constitutie  zich niet  kan losmaken van zijn 
geslachtelijke bezetting, omdat de waarde (de warenvorm van de samenleving) zelf geslachtelijk 
geconstitueerd is.

Zolang  dit  verband  niet  op  het  conceptueel-theoretische  niveau  zelf  wordt  vastgelegd,  zal  de 
argumentatie telkens weer afglijden naar een louter vaststellen van een crisis van de geslachtsrollen, 
zoals bij Beck, of zelfs naar de diagnose van de verregaande “ontbinding” van de geslachtsrollen22 

21 Op  de  consequenties  voor  het  vrouwelijke  sociale  karakter,  die  voortvloeien  uit  de  analyses  van  de  sociale 
transformatie,  zoals  ook  door  Beck  beschreven,  gaat  R.  Gildemeister  in.  Volgens  haar  is  er  nu  "naast  de  
geslachtsspecifieke  handelingspatronen,  ook  een  toenemende  mogelijkheid  om  kennis  te  nemen  van  hun 
relativiteit". Dit echter “zonder dat daarbij het fundamentele binaire vormprincipe van de geslachtsrelaties aangetast  
wordt”. Daardoor is met "de vorming van ‘geslachtsidentiteit’ (…) vandaag duidelijk een hoge mate van conflict bij  
vrouwen verbonden, die in de talrijke pogingen tot een positief gewaardeerde definiëring van het ‘vrouwelijke  
sociale karakter’ ontoereikend belicht wordt”. Aanleunend bij Hagemann-White ziet Gildemeister daarom nu het 
"(...)  vrouwelijke  sociale  karakter  als  dubbelzinnig  (gekenmerkt)".  Er  ontstaat  een  interne  “spanning”. 
(Gildemeister 1992, p. 235 e.v.).

22 Ook Gildemeister stelt  dergelijke interpretaties in termen van “individualiseringstendenzen” in vraag: "Zo gaat 
bijvoorbeeld de flexibilisering op het vlak van de roltoeschrijvingen niet op een betekenisvolle manier gepaard met  
een  reële  opening  van  de  handelingsmogelijkheden.  Individualiseringstrends  blijken  deel  te  zijn  van  een 
maatschappelijk ontwikkelingsproces waarbij de blik op sociale feiten gedeeltelijk beneveld wordt, hier op de nog 
steeds dominante realiteit van de asymetrische geslachtsrelaties (…)  En hierin kan de emancipatie ook een valstrik 
worden: reproductietaken worden nog meer aan vrouwen overgelaten, en meestal ook door hen uitgevoerd. Onder 
deze omstandigheden leidt  de  polarisatie  van de seksen tot  een noodzakelijke  -  verdere  -  politisering van het  
geslachtsdifferentie" (Gildemeister  1992,  p.  236).  Hoewel Gildemeister mijn sociaaltheoretische referentiekader 
niet  deelt,  heeft  ze  toch  aangetoond dat  er  de  afgelopen tijd  geen  sprake  kan  zijn  van  een  "ontbinding"  van  
genderrollen.

17



en van de patriarchale determinaties reeds “binnen” de waardesocialisering. Het laatste zou dan 
“uiteindelijk” overblijven als  genderneutraal  enig "werkelijk" basisprobleem van de moderniteit 
(zoals in grote trekken bij Türcke 1991). In plaats daarvan moet de patriarchale constitutie van de 
waarderelatie  zelf  in  het  vizier  worden  genomen,  dat  wil  zeggen  de  geslachtelijk-patriarchale 
constitutie van de warenproductie en -ruil, die altijd deel heeft uitgemaakt van de waardevormige 
socialisatie en met een "sociologisch" verkort begrip van genderrollen (zoals bij Beck) helemaal 
niet kan worden begrepen.

12.

Hoe verzakelijkter de menselijke relaties zijn, hoe meer de subjectloze patriarchale waarde-relatie 
zich ontwikkelt,  des te meer treden de patriarchale afsplitsingen - die tegenwoordig niet  langer 
dezelfde  vanzelfsprekendheid  hebben  als  voorheen  in  de  man-vrouwrelatie  -  op  de  voorgrond, 
worden niet alleen een individueel probleem maar een openbaar probleem: een politieke kwestie. In 
het  bijzonder  de  "nieuwe  sociale  bewegingen",  die  in  de  jaren  1970  en  1980  op  het 
maatschappelijke  toneel  verschenen,  begrepen  zichzelf  als  een  tegenbeweging  tegenover  de 
anonimisering  en  het  abstract  worden  van  maatschappelijke  relaties.  Als  men  kijkt  naar  de 
thematische velden waarrond deze bewegingen zich groepeerden, dan valt  het op dat deze zich 
verbazingwekkend met de patriarchale attributies van "de vrouw" kleedden.

De  probleemstellingen  van  de  vredes-,  eco-  en  psychobeweging  komen  overeen  met  de 
voorstellingen dat de vrouw een natuurwezen zou zijn, ze zouden vredelievender zijn dan mannen, 
en emotioneler. Ook in de alternatieve beweging is de “vrouwenvraag” aanwezig, in de zin dat ze 
zich  tegen  de  vervreemde  abstracte  arbeid  keert,  een  sfeer  waar  vrouwen  ondanks  alle 
veranderingen  op  de  arbeidsmarkt  nooit  met  dezelfde  eenduidigheid  als  mannen  werden  aan 
toegewezen;  bovendien  wordt  huishoudelijk  werk  nog  steeds  algemeen  beschouwd  als  het 
tegenovergestelde  van  abstracte  arbeid.  Dat  onder  deze  omstandigheden  ook  de  nieuwe 
vrouwenbeweging  als  dusdanig  opduikt,  is  niet  verwonderlijk.  Wanneer  het  onderdrukte, 
afgesplitste  massaal  gehoor  krijgt  in  de  gehele  samenleving,  moet  noodwendig  ook  de  sociale 
draagster  van  deze  onderdrukten,  “de  vrouw”,  rebels  worden.  Het  zijn  dus  de  verzakelijkte 
mechanismen van de patriarchale waardesocialisering zelf die geleid hebben, niet alleen tot het feit 
dat de vrouw afstand nam van de haar toegewezen rol (en daarmee tot een voorwaarde voor haar 
emancipatiestrijd),  maar  die  tegelijkertijd  ook  hun  historisch  ontwikkelde 
“ontzinnelijkingspotentiaal”  door  sociale  en  ecologische  catastrofen  tot  onderwerp  van  kritiek 
hebben gemaakt  in  de  hele  maatschappij.  In  die  zin  zou men zelfs  zover  kunnen gaan om de 
protestbewegingen van de jaren zeventig en tachtig als “ideële totaalvrouw” te beschouwen, ook 
wanneer  dit  door  hun draagsters  niet  noodzakelijk  zo wordt  gezien en de strijd  der  geslachten 
uiteraard  ook  in  deze  bewegingen  virulent  is.  Volgens  K.W.  Brand  staan  de  nieuwe  sociale 
bewegingen "niet langer in de traditionele lijn van de arbeidersbeweging". In plaats daarvan

 "(ontsteken ze) voornamelijk bij problemen van sociale reproductie (…), voortschrijdende 
industriële vernietiging van natuurlijke en sociale leefwerelden, toenemende densiteit van 
technocratische controle en systeembeperkingen, groeiend nucleair oorlogsgevaar enerzijds; 
pogingen om autonoom georganiseerde levensomstandigheden op te bouwen op basis van 
de  eigen  behoeften,  om  individuele  mogelijkheden  voor  persoonlijke  ontwikkeling  en 

18



politieke participatie uit te breiden, anderzijds: dit zijn de thema’s die in de tegenculturele en 
politieke protestbewegingen (...) op de voorgrond stonden." (Brand 1984, p. 9).

Nu zou men kunnen tegenwerpen dat de nieuwe protestbewegingen en hun thema’s toch niet zo 
nieuw zijn.  Net  als  de  vrouwenbeweging  zelf  hadden  ze  hun  historische  voorlopers.  Het  hele 
moderniseringsproces sinds de 19de eeuw werd begeleid door het optreden van bewegingen die 
kritisch stonden tegenover de beschaving,  met vergelijkbare inhouden.  In Duitsland kunnen we 
bijvoorbeeld de Levenshervormingsbeweging [Lebensreformbewegung], die in de tweede helft van 
de  19de  eeuw  ontstond,  en  de  in  het  begin  van  de  20ste  eeuw  optredende  Jeugdbeweging 
[Jugendbewegung] vermelden:

"De Levenshervormingsbeweging bestond uit verschillende deelbewegingen (…) waarvan 
het  gemeenschappelijke  doel  -  ondanks  alle  heterogeniteit  -  het  herstel  was  van  een 
'natuurlijke manier van leven' door individuele gedragsverandering, waarbij eenheid tussen 
natuur  en  mens  werd  verzekerd.  Gezonde  voeding,  leven  in  een  natuurlijke  omgeving, 
genezing door de natuurkrachten, fysiek contact met de natuurelementen, licht en water, en 
leven  in  gemeenschap  waren  de  referentiepunten  voor  deze  specifieke  levensopvatting" 
(Raschke 1985, p. 44).

De Jeugdbeweging probeerde de "eenheid met de natuur" ook tot stand te brengen door middel van 
wandelen en groepservaringen. In zekere zin klinkt hier de "sympatische toegang tot de natuur" 
weer door, zoals eens de vrouw/heks die zou hebben gehad. Vermeende natuurlijke levensruimtes 
werden in even vermeende buitenindustriële ruimtes gezocht. 

Het  is  echter  opvallend  dat  de  toenmalige  beschavingskritische  bewegingen  niet  alleen  met 
betrekking  tot  het  lidmaatschap  een  mannelijke  vooringenomenheid  vertoonden,  maar  ook  hun 
verlangen  naar  een  veranderde  natuurrelatie  als  het  ware  in  een  omgekeerde  fallische  vorm 
uitdrukten.  Zo kwamen in  de  Jeugdbeweging,  die  oorspronkelijk  ver  stond van patriottisme en 
Teutoonse vaandelzwaaierij, al snel sterke antisemitische, racistische en nationalistische stromingen 
op. De "bündische Jugend", die uit de Jeugdbeweging was voortgekomen, eiste een

"omvorming van de natie volgens de organisatievormen van de jeugd. De gemeenschap van 
de groep van wandelaars werd op deze manier de volksgemeenschap, de groepsleider de 
leider  van  het  volk.  Kameraadschap,  trouw  en  loyaliteit  werden  excessief  militair  en 
verheven tot algemeen bindende politieke deugden.” (Raschke 1985, p. 49)

De  redenen  hiervoor  zijn  deels  te  vinden  in  een  voor  die  tijd  specifieke  differentiatie  van  de 
toenmalige  middenklasse,  die  door  de  uitbreiding  van  de  abstracte  arbeid  werd  gegrepen  en 
platgewalst.  Precies  de  mannelijke  "verliezers"  van  die  tijd  voelden  zich  bedreigd  door  de 
moderniseringsprocessen en reageerden met "regressie".

In  de  oude  vredesbeweging,  die  zich  in  1890  begon  te  vormen,  was  het  aandeel  vrouwen 
daartegenover relatief hoog en waren er persoonlijke overlappingen met de vrouwenbeweging (zie 
Raschke  1985,  p.  42).  Ook in  de  vrouwenbeweging  echter  kon  men  gedachtegoed  vinden  dat 
kritisch stond tegenover de beschaving. Daarbij werden massificatie, ontzieling en verzakelijking 
wel  als  resultaten  van  de  mannelijke  rationaliteit  aangezien;  de  vrouwenbeweging  wou  deze 
negatieve fenomenen met “geestelijke moederlijkheid” bestrijden. Deze kritiek was echter in vele 
teksten van de gematigde vrouwenbeweging met nogal “volks” gedachtegoed beladen. De kritiek 

19



op de mannelijke rationaliteit was dus geenszins vrij van "fallische identificaties" (Haß 1988, p. 85). 
Dit kan geïllustreerd worden aan de hand van een tekstfragment uit het jaar 1914:

"Wat heeft deze tijd van ons gemaakt? ... Hoe heeft hij ons veranderd? ... De sterkste, meest 
algemene,  overweldigende  ervaring  is  de  openbaring  van  het  volkse  bewustzijn  in  ons. 
Neen, we zijn geen individuen, ondanks alle verdeeldheid wekkende verfijning ... Vandaag 
zijn we geen individuen; vandaag zijn we alleen volk, alleen eenheid van bloed en stam, van 
gezindheid en cultuur "(Bäumer, geciteerd door Haß 1988, p. 84).

Men  zou  kunnen  zeggen  dat  de  onderdrukte  heks  rond  de  eeuwwisseling  op  een  welbepaald 
ontwikkelingsstadium  van  het  waardevormige  patriarchaat  in  een  soort  fallische  vermomming 
terugkeerde, zelfs in de vrouwenbeweging. De verdrongen zinnelijkheid, die maatschappelijk op de 
vrouw werd geprojecteerd – de reden waarom ze ooit op de brandstapel belandde – vloeide toen in 
de fallische en omgekeerde vorm in het ‘Völkische’, ja rechtstreeks in het militaristische karakter 
van  de  ‘Männerbünde’.  In  deze  paradoxale  omkering  wordt  echter  enkel  duidelijk  dat  de 
onderdrukte  sensualiteit,  emotionaliteit  en  onmiddellijkheid,  enzovoort  geen  "vrouwelijke" 
kenmerken  op  zich  vertegenwoordigen.  Veeleer  gaat  het  om afgesplitste  momenten  binnen  het 
maatschappelijk-historische soortwezen, die in bizarre vorm ook op de andere geslachts-pool kan 
verschijnen. Zeker in deze context  kan met enige plausibiliteit  worden beweerd dat,  net  als  de 
moederschapsideologie van de eerste vrouwenbeweging, ook de beschavingskritische stromingen 
sinds  het  einde  van de  19de eeuw in  het  algemeen de  basis  hielpen leggen voor  het  fascisme 
(hoewel  hier  geval  per  geval  sterk  genuanceerd  moet  worden  om  valse  veralgemeningen  te 
voorkomen).  Maar  niet  de  thematisering  van  het  sociaalhistorisch  onderdrukte  was  op  zich 
schadelijk  en  leidde  tot  de  catastrofe,  maar  de  onbewuste,  fallisch  perverse  vorm  waarin  dit 
gebeurde.

Tegen  deze  historisch  achtergrond  zouden  ook  feministische  concepten  moeten  worden 
bediscussieerd, wetende dat in de "nieuwe sociale bewegingen" bloed- en bodemelementen al sinds 
de jaren zeventig werden opgemerkt en bekritiseerd. Deze kritiek wordt wazig en vals als ze zelf in 
valse  onmiddellijkheid  noch  de  patriarchale,  waardevormige  structuur  als  zodanig,  noch  de 
historische ontwikkeling ervan mee insluit. Dat de klaagzang van natuur en zinnelijkheid nog tot het 
fascisme in een fallisch omgekeerde vorm kon verschijnen, hangt mijns inziens samen met het feit 
dat op dat moment het mannelijke principe van de abstracte “arbeid” nog in een opgaande fase 
verkeerde. Als de afsplitsingen langs de man-vrouwrelatie sinds de jaren zestig en zeventig opnieuw 
op de voorgrond treden in de ganse samenleving, heeft dit te maken met het feit dat ondertussen de 
abstracte “arbeid” zelf obsoleet is geworden.

Ondanks  gelijkaardige  inhouden  leidt  deze  veranderde  historische  situatie  tot  belangrijke 
verschillen tussen de toenmalige en de huidige beschavingskritische stromingen. In tegenstelling tot  
de eerste, kenmerken de nieuwe bewegingen van het einde van de twintigste eeuw zich door een 
sterk  antiracisme en  antinationalisme;  zelfrealisatie  en  gelijkheid  behoren  tot  hun  belangrijkste 
waarden; autoritaire leidersstructuren kunnen zich veel minder doorzetten (ondanks hun occasioneel 
optreden in bijvoorbeeld sekten); de deelname van vrouwen is overal zeer groot. Over het algemeen 
hebben  de  nieuwe  sociale  bewegingen  een  veel  “zachter”  voorkomen  dan  de  oude.  Al  deze 
verschillen kunnen niet zomaar genegeerd worden. 

20



Even  verkeerd  zou  het  zijn  de  irrationaliteit  van  de  vroegere  en  nieuwe  beschavingskritische 
bewegingen  louter  vanuit  een  verlichtingsrationalistisch  (en  in  die  zin  opnieuw  “mannelijk”) 
perspectief  te  bekritiseren,  en  aldus  het  kind  met  het  badwater  weg  te  gooien.  Want  in  deze 
irrationaliteit komt precies de afgesplitste en bijgevolg donkere “andere zijde” van de patriarchale 
waardesocialisatie  en  daarmee  van  het  mannelijke  rationalisme  en  van  de  mannelijke  rede  tot 
uitdrukking. In een verstoorde vorm bevatten de beschavingskritische bewegingen een moment van 
waarheid in zoverre zij een irrationeel, onmiddellijk protest tegen de “economische nutslogica” en 
de abstracte “bemiddeling” van het geld voorstellen. Het fascisme laat echter ook zien in welke 
banen zo'n onbewust, vervormd protest kan worden geleid. In hun valse onmiddellijkheid bevatten 
deze bewegingen altijd een potentieel voor barbarij, ook al zou dit vandaag waarschijnlijk in een 
andere vorm verschijnen dan in de eerste helft van de eeuw.

Het gaat er dus niet om de beschavingskritische bewegingen simpelweg te huldigen, ook niet in hun 
huidige veranderde vorm. Een simplistische “terugkeer naar de natuur” is niet alleen onmogelijk,  
maar zou ook reactionair en barbaars zijn. Het heuristische construct “verdringing van de innerlijke 
en de uiterlijke natuur”, dat heel geschikt is om de patriarchale structuur te karakteriseren, moet zelf 
historisch worden begrepen. De Mens (en de man evengoed als de vrouw) is deel van de natuur. De 
toe-eigening van dit schijnbaar banale inzicht is tegenwoordig dringender dan ooit. Desalniettemin 
bestaat de natuur op zich niet in die zin dat de ideeën eromheen altijd een cultuurhistorisch karakter 
hebben. Het rad van de geschiedenis kan niet zomaar "teruggedraaid" worden. In haar ontwikkeling 
bracht de patriarchale cultuur van het ‘Avondland’ niet alleen een potentieel voor vernietiging met 
zich mee, maar ook momenten van vooruitgang in zeer positieve zin, zoals een uitbreiding van de 
behoeften, medische verbeteringen, enz. Daarom kan kritiek niet tot doel hebben terug te vallen tot 
onder het bereikte beschavingsniveau. In dit opzicht vormen de simplistische beschavingskritische 
stromingen, zelfs in hun huidige veranderde vorm, op zijn best slechts een voorbijgaande fase. Maar 
deze  verandering  in  de  voorkeuren  van  de  nieuwe  sociale  bewegingen  kan  een  kans  of  een 
aanwijzing zijn om in plaats van achteruit eindelijk voorbij het waardevormige patriarchaat te gaan.

De  momenten  van  sociale  reproductie  die  in  het  waardevormige  patriarchaat  aan  “de  vrouw” 
gedelegeerd worden, bevatten “altijd al” de essentiële problematieken zoals die in het eindstadium 
van de waardesocialisatie onvermijdelijk en open en bloot opduiken. Maar deze erkenning wordt 
pas  vandaag  mogelijk.  Want  in  de  geschiedenis  tot  nu  toe  konden  alle  mogelijke  verschillen 
geproblematiseerd  worden:  de  relatie  tussen  meester  en  slaaf,  heer  en  lijfeigene,  kapitalist  en 
proletariër; veelzeggend genoeg echter lagen deze allemaal op het niveau van de man-man-relatie. 
Pas  na  het  midden  van  de  20e  eeuw  kon  het  voorheen  verborgen  basisprobleem  van  het 
waardevormige patriarchaat, de afsplitsing langs de man-vrouwrelatie, in beeld komen. Het is pas 
nu  dat  men  tot  de  kern  ging,  omdat  de  patriarchale  mechanismen  van  de  waardesocialisering 
noodzakelijkerwijze op alle niveaus tot in het absurde moesten worden doorgevoerd. Weliswaar 
stond de “vrouwenkwestie”, als vermeend geïsoleerd probleem, in de vorige eeuw al op de agenda, 
maar zij kon toen – op een lager ontwikkelingsniveau van de waardesocialisering - nog naar de 
tweede  rij  worden  verwezen  (vooral  door  het  “klassenvraagstuk”).  Pas  sinds  het  oude 
klassenvraagstuk op de achtergrond is verschoven en zich als een immanent en blijvend probleem 
van het waardevormig patriarchaat toont, pas dan kan het patriarchaat op zich, en daarmee ook de 
waarde op zich, in het centrum van de kritiek komen te staan.

21



Zeker, de nieuwe protestbewegingen bevinden zich in hun huidige vorm van valse onmiddellijkheid 
(en  daarvoor  moet  geen  traan  gelaten  worden)  al  jarenlang  in  een  neergaande  fase  en  zijn 
gedeeltelijk in rook opgegaan. Hun thema’s verspreidden zich in de gehele samenleving en dit ging 
gepaard  met  een  verregaande  deradicalisering.  Het  is  echter  meer  dan  waarschijnlijk  dat  de 
onderwerpen die ze aanbrachten ook in de toekomst opnieuw sociale bewegingen zullen oproepen. 
Want de ecologische problematiek, de vredesproblematiek en de problematiek van de relaties tussen 
de seksen zullen zich even zeer verscherpen als de economische crisis van de abstracte “arbeid” op 
wereldvlak; hoe meer “ineenstorting van de modernisering” (Kurz 1991), hoe meer de crisis van het 
waardevormige patriarchaat zichtbaar wordt.

13.

 "De waarde is de man", niet de man als biologisch wezen, maar de man als historische drager van 
de  waardevormige  vezakelijking.  Het  waren  bijna  uitsluitend  mannen  die  optraden  als 
initiatiefnemers  en  scheppers  van  de  waardesocialisering.  Ze  zetten,  zonder  het  te  weten, 
fetisjistische mechanismen in gang die een steeds sterker leven achter hun rug (en natuurlijk die van 
de vrouwen) begonnen te leiden. Omdat vrouwen in dit proces de objectieve tegenhangers waren 
van  de  abstracte  “arbeider”,  die  verborgen  en  in  een  inferieure  positie  “vrouwelijke” 
ondersteunende diensten moesten verlenen, is de op de waarde gebaseerde fetisjconstitutie al aan de 
basis gender-asymmetrisch en ze zal dat blijven tot haar ondergang. Vandaag lijkt het punt te zijn 
bereikt  waarop  dit  historisch  einde  nadert,  omdat  de  man  zijn  zelfgemaakte  monsters  en  dus 
zichzelf letterlijk niet langer “meester” is. De man verschijnt dus als een tovenaarsleerling, alleen 
komt er nu geen patriarchale meester meer die 'het' kan regelen.

Georg Simmel was een man die al  aan het  begin van onze eeuw kritisch opmerkte dat "onze" 
(officiële) cultuur asymmetrisch mannelijk is. Op zijn essayistische, puntige manier wijst Simmel er  
op hoezeer het mannelijke sociale karakter de abstracte "arbeid" als middelpunt heeft:

"... de specialisering, die onze beroepen en onze cultuur in het algemeen zo kenmerkt, is 
volledig mannelijk. Want het gaat helemaal niet om iets wat alleen maar uiterlijk is, het is  
enkel mogelijk door de diepste psychologische eigen aard van de mannelijke geest: zich 
toespitsen  op  een  gans  eenzijdige  capaciteit,  gescheiden  van  de  totale  persoonlijkheid, 
zodanig  dat  het  zakelijk-gespecialiseerde  handelen  enerzijds  en  de  subjectieve 
persoonlijkheid anderzijds nagenoeg ieder een eigen leven voor zich leiden. Alle vergaande 
arbeidsverdeling betekent dat het subject wordt losgemaakt van zijn prestatie, die wordt in 
een objectieve context geplaatst, onderwerpt zich aan de eisen van een onpersoonlijk geheel, 
terwijl  de  feitelijk  subjectieve  en  innerlijke  bewegingen van de  mens  een  eigen wereld 
vormen en, om zo te zeggen, een privé-bestaan leiden" (Simmel 1985, p. 162).

Het is waar dat vandaag niet langer alleen mannen in de sfeer van de abstracte “arbeid” opgenomen 
zijn. De patriarchale basisvoorwaarde van de waardeverhouding is echter niet ontbonden, maar is 
alleen precair en conflictgeladen geworden. Ondanks alle betaalde banen is de abstracte "arbeid" 
voor vrouwen nog steeds niet zo identiteitsvormend als voor mannen. Het blijkt dat het fetisjisme 
van  de  “arbeid”'  als  een  “tautologisch  doel  op  zich”  en  de  daarmee  verbonden  succescriteria 
verankerd  zijn  in  de  persoonlijkheid  van  iedere  individuele  man.  Dit  geldt  natuurlijk  in  het 
bijzonder voor de dragers van politiek-economische en culturele instellingen, niet in het minst voor 

22



de mannelijke  theoreticus  (daarom staan vrouwelijke  carrières,  vooral  op deze gebieden,  onder 
bijzonder zware druk om zich aan te passen).

De  splitsing  –  hier:  objectief,  gespecialiseerd  handelen  dat  in  die  bovenpersoonlijke  algemene 
context wordt geplaatst, daar: de afzonderlijke subjectieve persoonlijkheid die in de “private” sfeer 
verblijft - heeft op het niveau van de determinatie van de sociale vorm zijn directe tegenhanger. 
Want net zoals de man in zijn zakelijk gespecialiseerde activiteit van zichzelf als een persoonlijk 
subject abstraheert, zo zijn de geproduceerde waren als' sociale dingen' geen zintuiglijk-materiële 
objecten,  maar  zoals  Marx zegt,  'spookachtig'  gestolde  abstracties.  Hier  zowel  als  daar  valt  de 
zintuiglijke component buiten de maatschappelijke relatie, het subjectief-empirische substraat wordt 
uitgesloten.  Simmel  gaat  overigens  zelfs  zover  dat  hij  momenten  van  "zelfverlies"  bij  het 
mannelijke individu identificeert, uiteraard zonder deze band binnen het analytische kader van een 
waardekritiek te plaatsen. Daarbij suggereert hij welke "neurotische winst" dit “zelfverlies” van de 
man met zich meebrengt: macht en (vermeende) "soevereiniteit" (vergelijk Simmel 1985, p. 207). 

Simmel gaat er uiteraard opnieuw van uit dat bestaande verschillen tussen de geslachten, en niet 
alleen de biologische, “natuurlijk” zijn. In tegenstelling tot de gespleten, niet-identieke man, ziet hij  
de  vrouw  haast  als  het  meer  'op  zichzelf'  staande  vollere  individu,  die  door  de  industriële 
ontwikkeling  beroofd  werd  van  haar  beïnvloedingsmogelijkheden.  Daarbij  blokkeert  hij  elke 
kritische  oplossing  voor  het  probleem  van  de  asymmetrische,  fetisjistische  geslachtsrelatie. 
Ondanks zijn briljante beschrijving van geslachtsrelaties zoals ze aan het begin van de twintigste 
eeuw naar voren kwamen, ziet hij niet (zeker ook geconditioneerd door zijn tijd ) dat de toegekende  
vaardigheden, eigenschappen en gedragswijzen van mannen en vrouwen producten zijn van een 
lange historische ontwikkeling van het op de waarde gebaseerde patriarchaat. De vrouw is niet het 
“vollere individu”, maar alleen de andere, inferieure, kant van de patriarchale afsplitsing, en daarom 
minstens een evenzeer gereduceerd wezen als de man.

Alleen tegen deze structureel en historisch verlichte achtergrond kan duidelijk worden hoe verkeerd 
het is om vrouwen in hun vroegere zelf te bevestigen en zelfs om hun gereduceerd-zijn als sociaal 
alternatief  te  herdefiniëren,  zoals  zelfs  bij  sommige feministische stromingen het  geval  is.  Met 
name Christina Thürmer-Rohr heeft in haar analyses van de “mededaderschapsthese” belicht hoe de 
vervreemding  van  de  vrouw  zich  presenteert.  Ze  bekritiseert  daarbij  hoe  vrouwen  –  door  de 
socialisering - telkens weer bereid zijn om zich met de patriarchale realiteit te arrangeren door zich 
te identificeren met hun gereduceerd bestaan (vgl. Thürmer-Rohr 1989, p. 143 e.v., en idem,1987, p. 
42)23.  In  ieder  geval  moet  mijns  inziens  benadrukt  worden  dat  de  toenmalige  neurotische 
“voordelen”  die  vrouwen  uit  hun  rol  zouden  kunnen  halen,  nu  worden  tegengegaan  door  de 
mogelijkheid van vrouwen om afstand te nemen van die rol. Het zijn telkens weer de vrouwen die  

23 Ook Heidemarie Bennent bekritiseert in dit verband de emancipatievoorstellingen zoals die van Marcuse of Richter, 
die ook in recentere tijd nog in “de vrouw” een minder vervreemd wezen dan de man zien en haar uiteindelijk haast  
de  redding  van  de  mensheid  toevertrouwen.  Daarbij  benoemt  ze  de  negatieve  kanten  van  het  traditionele 
maatschappelijke karakter van de vrouwen. In enkele slagwoorden gaat het dan in essentie om: sensibiliteit, die  
alleen in de nabijheid van het privéleven thuishoort, naar het motto: het hemd staat me nader dan de rok, met  
tegelijkertijd  een  ontoereikende  ontwikkeling  van  de  intellectueel-verstandelijke  zijde;  uitgesproken 
consumentengedrag, dat bedoeld is om de uitsluiting uit het openbare gebeuren te compenseren; afstand doen van 
eigen behoeften ("onzelfzuchtigheid") om de vervreemding van mannen op de werkplek te compenseren; neiging 
tot conservatisme en tot de bevestiging van het bestaande door de inkapseling van de vrouw en door de gebrekkige 
ontwikkeling  van  haar  intellectuele  capaciteiten  (vgl.  Bennent  1985,  p.  227  e.v.).  De  verheerlijking  van  het 
vrouwelijke  sociale  karakter  als  een  vermeend  alternatief  gaat  ook  volledig  voorbij  aan  het  feit  dat  het  zelf  
dubbelzinnig is geworden door de sociale veranderingen van de afgelopen jaren.

23



in de objectief maatschappelijk ontstane genderconflicten het initiatief nemen, zoals de evolutie van 
de vrouwenbeweging in haar verscheiden vormen aantoont.

De mechanismen, die door de man in een dominante positie  in gang werden gezet  en in gang 
worden gehouden en die zich achter zijn rug hebben verzelfstandigd, leiden er uiteindelijk toe dat 
hij zijn eigen “castreerster”' mede produceert. Het waardevormige patriarchaat was gedwongen zich 
een toevluchtsoord te verschaffen, waar het zich voor zijn eigen zelfbehoud kon terugtrekken: de 
abstracte privéwereld van de familie, nog altijd de bevoorrechte activiteitssfeer van de vrouw. Het 
zijn nu deze mechanismen zelf, onbewust gecreëerd door mannen, die dit toevluchtsoord zo onzeker 
maken  dat  het  zijn  (pathologische)  'welbehagen'  verliest,  en  vrouwen  aanzetten  om afstand  te 
nemen van hun rol en aan de tralies te schudden. Want hun integratie in de abstracte “arbeid” zelf 
betekent niet alleen een nieuwe (“mannelijke”) vervreemding, maar tegelijkertijd ook een grotere 
onafhankelijkheid van hun traditionele rol.

Tegelijkertijd dreigt ook voor de abstracte “arbeid” zelf, die tot dan bron van identiteit was, een 
“castratiegevaar”.  Want  de  rationaliseringsgolf  van  de  laatste  twee  decennia  door  nieuwe 
technologieën en de globalisering van de markten treft zeker in de eerste plaats de vrouwen, en niet 
alleen de werkende vrouwen, maar toenemend ook de mannen. Aangezien het hier niet meer om een 
louter “cyclische”, maar om een structurele werkloosheid gaat, wordt ook in dit opzicht een nieuwe 
kwalitatieve sprong gemaakt.  Tegelijkertijd treedt  zowel  subjectief  als  objectief  (de ecologische 
crisis) de zinloosheid en de vernietigende kracht van de abstracte “arbeid” in het volle daglicht. De 
technologische en structurele ontwikkeling zelf maakt elke eigenschap van de mannelijke identiteit, 
voor  alles  gevormd door  het  waardevormige patriarchaat,  toenemend obsoleet.  Op alle  niveaus 
worden nu ook de mannen gedwongen hun traditionele identiteit te herdenken, zowel op subjectief-
persoonlijk  als  op  algemeen  maatschappelijk  vlak.  Abstracte  "arbeid"  kan  dan  niet  langer  het 
maatschappelijke veld zijn waarop de mannelijke identiteit zich afstemt. In feite stelt de, althans op 
zekere hoogte al bestaande, mannenbeweging de verleden identitaire referentiepunten in vraag.

Het kan er dus niet om gaan de maatschappelijke problematieken vervat in de “vrouwenkwestie” 
nogmaals gewoon in het abstract “principiële”, in het mannelijk-universalistische te trekken. De 
vaak  (bijvoorbeeld  door  sociologen  als  Ulrich  Beck)  en  ook  onlangs  opnieuw  betreurde 
“ontzinnelijking”  van  de  verhoudingen  kan  niet  adequaat  begrepen  noch  bekritiseerd  worden, 
zonder het basisprobleem van de patriarchale afsplitsingen, dat de waardevormige maatschappij 
kenmerkt, in het centrum van de kritiek te plaatsen. De huidige problemen van de samenleving als  
geheel  zijn,  zoals  hier  geschetst,  het  product  van  de  lange  patriarchale,  christelijk-westerse 
geschiedenis  van  socialisering  door  de  waarde.  Deze  obsoleet  geworden  vorm kan  echter  niet 
worden overwonnen zonder de mannelijke identiteit  te  breken.  Iedere (openlijke of  heimelijke) 
poging om zich theoretisch of subjectief aan deze eis te onttrekken en over de waardecrisis de 
mantel van de geslachtsneutraliteit te spreiden, is tot mislukking gedoemd. Anderzijds, uit het feit 
dat het “vrouwenvraagstuk” alles behalve een “alleen-maar-vrouwenvraagstuk” is, volgt dat er een 
perspectief  moet  worden  opgegeven  waarin  de  (sociologisch  begrepen)  “groep”  vrouwen  als 
“belangengroep”  louter  naast  andere  gedefinieerde  sociale  groepen  wordt  geplaatst  en  zo  als 
“randgroep”  of  quasi-”klasse”  (bijvoorbeeld  als  ersatz  voor  klasse  bij  oud-marxistische 
geïnspireerde lieden)  behandeld wordt.  Dit niet alleen omdat vrouwen gewoon de andere helft van 
de mensheid zijn (wat op zich al een voldoende grond is), maar omdat in de vrouwenvraag vandaag 
de  crisis  van  de  gehele  maatschappij  tot  uitdrukking  komt.  Want  de  sociale  en  ecologische 

24



wereldcrisis is het product van de nu nog louter destructieve “desensibiliseringspotentialen" van de 
waardevorm; maar deze zijn op hun beurt het gevolg van het patriarchale afsplitsingsmechanisme 
dat historisch en structureel ten grondslag ligt aan alle maatschappelijke relaties.

Om tot een andere, "zintuiglijke rede" en een overeenkomstige maatschappelijke relatie te komen, 
die niet meer waardevormig is gestructureerd, is het nodig om de huidige beschaving te overstijgen 
en om de patriarchale afsplitsingen in zekere zin terug te integreren in het soortwezen van de mens, 
op het beschavingsniveau bereikt in de wereldmaatschappij. Om de crisis productief het hoofd te 
kunnen  bieden,  moet  een  “feministisch  links”  gevormd  worden,  dat  zich  zowel  subjectief-
persoonlijk als objectief-maatschappelijk van het afsplitsingsmechanisme bewust is. Het feminisme 
in  deze  zin  kan  het  zich  niet  langer  veroorloven  zich  te  beperken  tot  de  vrouwen  en  de 
vrouwenbeweging.  Mannen  zowel  als  vrouwen  moeten  inzien  dat  en  hoe  “onze”  samenleving 
patriarchaal-waardevormig bepaald is.

Dit sluit niet uit, of liever: het blijft zelfs hoogstnodig dat vrouwen zichzelf onafhankelijk blijven 
organiseren of dat mannen in de mannenbeweging proberen met zichzelf klaar te komen. Omdat het  
patriarchaat niet alleen extern "mechanisch" tegenover ons staat, maar wijzelf, mannen en vrouwen, 
het patriarchaat zijn; en de onmiddellijke strijd van de seksen is uiteraard een centraal moment van 
zijn  crisis.  Boven  dat  alles  is  echter  een  feministische  strijd  van  beide  geslachten  tegen  de 
geheelmaatschappelijke, geobjectiveerde en verzakelijkte bestaansvormen van de waardevormige 
patriarchale afsplitsing noodzakelijk. De opheffing van het patriarchaat is tegelijkertijd de opheffing 
van de fetisjistische warenvorm, omdat  deze vorm gebaseerd is  op patriarchale afsplitsing.  Het 
revolutionaire doel zal daarom een hoger beschavingsniveau zijn waarin mannen en vrouwen hun 
eigen  geschiedenis  kunnen  maken,  voorbij  het  fetisjisme  en  de  geslachtsspecifieke  attributies. 

__________

Literatuurlijst

Arbeitsgruppe Ethnologie Wien: Einleitung. In: Arbeitsgruppe Ethnologie Wien (Hrsg.): Von fremden 
Frauen. Frankfurt/Main, 1989.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/Main, 1986.

Beck, Ulrich: Freiheit ohne Liebe. Vom Ohne-, Mit und Gegeneinander der Geschlechter innerhalb und 
außerhalb der Familie. In: Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth: Das ganz normale Chaos der Liebe. 
Frankfurt/Main, 1990.

Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth: Einleitung. In: Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth: 
Das ganz normale Chaos der Liebe. Frankfurt/Main, 1990.

Becker, Gabriele u.a.: Zum kulturellen Bild und zur realen Situation der Frau im Mittelalter und in der frühen 
Neuzeit. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Beer, Ursula: Objektivität und Parteilichkeit - ein Widerspruch feministischer Forschung? Zur 
Erkenntnisproblematik von Gesellschaftsstruktur. In: Beer, Ursula (Hrsg.): Klasse Geschlecht. Bielefeld, 
1989.

Bennent, Heidemarie: Galanterie und Verachtung. Eine philosophiegeschichtliche Untersuchung zur 
Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur. Frankfurt/Main, 1985.

25



Bovenschen, Silvia: Die aktuelle Hexe, die historische Hexe und der Hexenmythos. Die Hexe: Subjekt der 
Naturaneignung und Objekt der Naturbeherrschung. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der 
Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen 
und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt/Main, 1980.

Brackert, Helmut: Daten und Materialien zur Hexenverfolgung. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus 
der Zeit der Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Brand, Karl-Werner: Einleitung. In: Brand, Karl-Werner (Hrsg.): Neue soziale Bewegungen in Westeuropa 
und den USA. Ein internationaler Vergleich. Frankfurt/Main, 1984.

Brehmer, Ilse: Koedukation aus der Sicht der Lehrerinnen. In: Pfister, Gertrud (Hrsg.): Zurück zur 
Mädchenschule? Pfaffenweiler, 1988.

Bublitz, Hannelore: Rationalisierung und Geschlechterverhältnis. In: Krüll, Marianne (Hrsg.): Wege aus der 
männlichen Wissenschaft. Pfaffenweiler, 1990.

Däubler-Gmelin, Herta: Frauenarbeitslosigkeit oder Reserve zurück an den Herd! Reinbek 1977.

Elias, Norbert: Über den Prozeß der Zivilisation, 2 Bde. Frankfurt/Main, 1976.

Frevert, Ute: Frauengeschichte zwischen bürgerlicher Verbesserung und Neuer Weiblichkeit. Frankfurt/Main, 
1986.

Gildemeister, Regine: Die soziale Konstruktion von Geschlechtlichkeit. In: Ostner, Ilona und Lichtblau, 
Klaus (Hrsg.): Feministische Vernunftkritik. Ansätze und Traditionen. Frankfurt/Main, 1992.

Gilligen, Carol: Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau. München, 1984.

Haß, Ulrike: Zum Verhältnis von Konservativismus, Mütterlichkeit und der neuen Frau. In: Schaeffer-Hegel, 
Barbara: Frauen und Macht. Pfaffenweiler, 1988.

Haug, Frigga: Tagträume eines sozialistischen Feminismus. In: Gerhard, Ute u.a. (Hrsg.): Differenz und 
Gleichheit. Frankfurt/Main, 1990.

Hausen, Karin: Die Polarisierung der "Geschlechtscharaktere". Eine Spiegelung der Dissoziation von 
Erwerbs- und Familienleben. In: Conze, W.: Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart, 
1967.

Heinemann, Evelyn: Hexen und Hexenangst. Frankfurt/Main, 1989.

Heintz, Bettina und Honegger, Claudia: Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im 19. 
Jahrhundert. In: Heintz, Bettina und Honegger, Claudia (Hrsg.): Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte 
weiblicher Widerstandsformen. Frankfurt/Main, 1981.

Höher, Friederike: Hexe, Maria und Hausmutter – Zur Geschichte der Weiblichkeit im Spätmittelalter. In: 
Kuhn, Annette und Rüsen, Jörn (Hrsg.): Frauen in der Geschichte III. Düsseldorf, 1983.

Honegger, Claudia: Die Hexen der Neuzeit. Analysen zur Anderen Seite der okzidentalen Rationalisierung. 
In: Honegger, Claudia (Hrsg.): Die Hexen der Neuzeit. Studien zur Sozialgeschichte eines kulturellen 
Deutungsmusters. Frankfurt/Main, 1978.

Klein, Peter: Demokratendämmerung. Das Ende von Freiheit und Gleichheit. In: Krisis 11. Erlangen, 1991.

Kofman, Sarah: Die Ökonomie der Achtung. Kant. In: Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Feministische 
Philosophie. Wien, 1990.

Kurz, Robert: Der Kollaps der Modernisierung. Frankfurt/Main, 1991.

26



Lerner, Gerda: Die Entstehung des Patriarchats. Frankfurt/Main, 1991.

List, Elisabeth: Theorieproduktion und Geschlechterpolitik. Prolegomena zu einer feministischen Theorie der 
Wissenschaften. In: Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Feministische Philosophie. Wien, 1990.

Lohoff, Ernst: Brüderchen und Schwesterchen. In: Krisis 11. Erlangen, 1991.

Nadig, Maya: Frauen in der Kultur - Macht und Ohnmacht. In: Schaeffer-Hegel, Barbara (Hrsg.): Frauen 
und Macht. Pfaffenweiler, 1988.

Nölleke, Brigitte: In alle Richtungen zugleich. Denkstrukturen von Frauen. München, 1985.

Norwood, Robin: Wenn Frauen zu sehr lieben. Die heimliche Sucht, gebraucht zu werden. Reinbek, 1986.

Pauli, Wolfgang: Die weltanschauliche Bedeutung der modernen Physik. In: Dürr, Hans Peter (Hrsg.): Physik 
und Transzendenz. Bern, 1990.

Pommeroy, Sarah B.: Frauenleben im Klassischen Altertum. Stuttgart, 1985

Raschke, Joachim: Soziale Bewegungen. Ein historisch-systematischer Grundriß. Frankfurt/Main, 1988.

Reinsberg, Carola: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken Griechenland. München, 1989.

Richter, Horst-Eberhard: Der Gotteskomplex. Reinbek, 1979.

Rousseau, Jean-Jacques: Emile oder Über die Erziehung. Stuttgart, 1986.

Schenk, Herrad: Die feministische Herausforderung. München, 1980.

Schormann, Gerhard: Der Krieg gegen die Hexen. Göttingen, 1991.

Simmel, Georg: Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter. Frankfurt/Main, 1985.

Sohn-Rethel, Alfred: Warenform und Denkform. Frankfurt/Main, 1978.

Thürmer-Rohr, Christina: Vagabundinnen. Berlin, 1987.

Thürmer-Rohr, Christina: Mittäterschaft und Entdeckungslust. Zur Dynamik feministischer Erkenntnis. In: 
Studienschwerpunkt "Frauenforschung" am Institut für Sozialpädagogik der TU Berlin (Hrsg.): 
Mittäterschaft und Entdeckungslust. Berlin, 1989.

Trenkle, Norbert: Freiheit, Gleichheit, Schwesterlichkeit.  In: Krisis 11. Erlangen, 1991.

Türcke, Christoph: Sexus und Geist. Philosophie im Geschlechterkampf. Frankfurt/Main, 1991.

Weisshaupt, Brigitte: Selbst-loses Selbstsein. Zur Dialektik eines produktiven Mangels. In: Krüll, Marianne 
(Hrsg.): Wege aus der männlichen Wissenschaft. Pfaffenweiler, 1990.

Woesler de Panafieu, Christine: Feministische Kritik am wissenschaftlichen Androzentrismus. In: Beer, 
Ursula (Hrsg.): Klasse Geschlecht. Bielefeld, 1989.

Wunder, Heide: Überlegungen zum Wandel der Geschlechtsbeziehungen im 15. und 16. Jahrhundert aus 
sozialgeschichtlicher Sicht. In: Wunder, Heide und Vanja, Christina (Hrsg.): Wandel der 
Geschlechtsbeziehungen zu Beginn der Neuzeit. Frankfurt/Main, 1991.

27


