Roswitha Scholz

De waarde is de man

Theses over waardesocialisering en geslachtsverhouding'

Deze tekst werd gepubliceerd in 1992. Het was de eerste benadering van de
waardeafsplitsingstheorie. Sindsdien heb ik deze theorie verder ontwikkeld in Das
Geschlecht des Kapitalismus. Feministische Theorie und die postmoderne Metamorphose
des Patriarchats en in verschillende artikels in het theoretische tijdschrift Exit! Krise und
Kritik der Warengesellschafft.* Vanuit het gezichtspunt van de actuele ontwikkeling van de
theorie vertoont het essay gebreken. Zo zou ik bijvoorbeeld vandaag minder de nadruk
leggen op de scheiding tussen de publieke en private sfeer als structurele logica. Veeleer kan
de waardeafsplitsing gezien worden als de fundamentele relatie van het kapitalistische
patriarchaat, daar waar de scheiding van de sferen slechts een meer concreet niveau in de
analyse representeert. Men moet ook de tekst in zijn tijdperk plaatsen. Het volstaat dus niet
te verwijzen naar deze tekst om de essentie van de waardeafsplitsingstheorie te begrijpen.
Die theorie is veel complexer, en om ze te begrijpen kan men het hierboven vermeld boek
niet vermijden, net zomin als de verdere ontwikkelingen in de teksten die daarna werden
gepubliceerd.

Roswitha Scholz, 2017.

1.

Na twintig jaren vrouwenonderzoek is het verband tussen kapitalisme en patriarchaat nog altijd een
onopgelost probleem. De feministen die zich deze vraag nog stellen en aansluiten bij Marx en de
kritische theorie, grijpen terug naar een arbeidersbewegingsmarxisme wiens centrale punt van
kritiek op de burgerlijke maatschappij de toe-eigening van de meerwaarde door het kapitaal is. Dit

1 Oorspronkelijke titel: “Der Wert ist der Mann. Thesen zu Wertvergesellschaftung und Geschlechterverhéltniss” ,
verschenen in het tijdschrift Krisis, nr. 12, Erlangen, 1992. Nederlandse vertaling door Jean Klak, 2025.

2 (nvdv) Scholz, R.: Das Geschlecht des Kapitalismus. Feministische Theorie und die postmoderne Metamorphose
des Patriarchats, Bad Honnef, Horlemann, 2000. Voor het tijdschrift Exit!, zie: https://www.exit-online.org/
Misschien is het goed hier te vermelden dat het artikel ook een fundamentele onenigheid binnen de redactie van het
tijdschrift Krisis blootlegde (in punt 2 gaat Roswitha Scholz hierop kort in) en dat die discussie uiteindelijk leidde
tot de splitsing van de Krisisgroep in 2004. Roswitha Scholz, Robert Kurz, Claus Peter Ortlieb en anderen stichtten
het tijdschrift Exit! , Ernst Lohoff, Norbrert Trenkle, Karl-Heinz Lewed en anderen gingen voort onder de benaming
Krisis.



https://www.exit-online.org/

marxisme wordt door linkse feministen enkel bekritiseerd omdat het probleem van het patriarchaat
er onbelicht blijft, dat wil zeggen dat alleen de tegenstelling tussen loonarbeid en kapitaal er als
centrale referent geldigheid bezit. Daartegenover wordt de geslachtsproblematiek als constituerende
maatschappelijke relatie niet de nodige plaats gegeven. De kritiek op het patriarchaat wordt zo in
een achterhaald, grotendeels onhistorisch marxistisch concept ingepakt, waarin de
geslachtsproblematiek uiteindelijk dan toch weer als een vreemd lichaam verschijnt, omdat ze
slechts van buitenaf toegevoegd wordt.

Vaak wordt gepoogd om de huisarbeid, die in de analyses van het kapitaal genegeerd wordt, tot
dezelfde rang als loonarbeid, dat wil zeggen abstracte arbeid, te verheffen en/of de “waarde” van
huisarbeid te bepalen (zie Haug 1990, p. 92 ev. en Beer 1989, p. 190 ev.). Een dergelijke verruiming
van het begrip van “productieve arbeid” loopt mijns inziens echter het gevaar — tegen hun eigenlijke
intentie in — een verdere verdinglijking van de sociale verhoudingen op het theoretische niveau in
de hand te werken, aangezien ze de ten onrechte zo omschreven “productie van leven” ook nog met
categorieén vat die op de productie van waren toegesneden zijn.

Een uitweg uit dit dilemma zou volgens mij een kritisch begrip van de marxiaanse theorie kunnen
bieden dat precies niet de “waarde”, dat wil zeggen de voorstellingsvorm van de abstracte arbeid,
hooghoudt, zoals het arbeidersbewegingmarxisme doet, dat bovendien nog de “arbeid” als hét
wezenskenmerk van de mens beschouwt (en waar de hierboven vernoemde feministen bij
aansluiten). Veel meer gaat het omgekeerd om een kritieck op de “arbeid”, die als “abstract
bedrijfseconomisch verbruik van arbeidskracht en natuurstoffen” (Robert Kurz) toenemend
overbodig wordt en in vraag moet worden gesteld. Want het is mijns inziens precies de opkomst van
het mannelijke principe® van de “abstracte arbeid als tautologisch doel-op-zich” (Robert Kurz) dat
de verhuiselijking en de onderdrukking van de vrouw in de geschiedenis van het ‘Avondland’ met
zich meebrengt en uiteindelijk ontzinnelijking van de menselijke relaties, natuurvernietiging en
nucleair oorlogsgevaar genereert.

In dit opzicht hoeft de vrouwenbeweging niet eens de vrouwelijke activiteit te herdefiniéren als
bewijs van haar (morele en economische) waarde in “arbeid”; want “arbeid” in deze zin is in zekere
zin zelf de “wortel van al het kwaad”. Dit betekent nu ook weer niet dat vrouwelijke activiteit en de
bijbehorende patriarchale associaties, zoals die in het hier en nu worden aangetroffen, op de een of
andere manier "beter" zouden zijn en daaruit modellen voor de toekomst zouden kunnen worden
afgeleid, zoals dat sommige feministen voor de ogen zweeft. Want de “vrouwelijke sfeer” en de aan
de vrouwen toegeschreven eigenschappen stellen enkel de andere kant voor van de medaille van de
abstracte “arbeid” in het warenvormige patriarchaat. Daarom is het naar mijn mening net zo
verkeerd om er positief naar te willen verwijzen als naar “arbeid” iiberhaupt.*

3 Mannelijk “principe” gebruik ik hier niet in de zin van een wezensapriori van man en vrouw, maar in de zin van
een cultureel-historisch geworden sociaal “feit” (zie verder in de tekst).

4  Wanneer ook de zogenaamde relationele en huisarbeid, net zoals de opvoeding van de kinderen, in zekere zin de
keerzijde van de abstracte arbeid voorstellen en dus met het begrip “arbeid” theoretisch niet gevat kunnen worden,
dan betekent dit nog niet dat ze van instrumenteelrationele momenten en “protestantse” normen volledig vrij
zouden zijn. Daarom moet mijns inziens een derde begrip gezocht worden waarmee de traditionele activiteit van de
vrouw in de reproductiesfeer preciezer theoretisch bepaald kan worden, aangezien ook de term “activiteit” zo een
diffuus en te algemeen karakter heeft. Bovendien kan door het begrip “activiteit” de oude mythe van de nietsdoende
huisvrouw gevoed worden. Op deze — in geen geval irrelevante — problematiek kan hier niet verder ingegaan
worden. Zolang een dergelijke verduidelijking niet heeft plaatsgevonden, bedien ik mij verder van het
onbevredigende begrip “activiteit”, wanneer van “arbeid” in de reproductiesfeer sprake is.

2



2.

Bij het gebruik van de “fundamentele waardekritiek”, zoals de Krisisgroep dat heeft gedaan®, is er
evenwel het probleem dat ze als geslachtsneutraal wordt opgevat, helemaal zoals het door de groep
bekritiseerde arbeidersbewegingsmarxisme. De groep abstraheert de arbeid van zijn
geslachtsspecifieke connotatie en ziet niet dat het bij de door hun bekritiseerde abstracte “arbeid”
om een fundamenteel mannelijk begrip gaat, dat samengaat met asymmetrische
geslachtsvehoudingen, zeg maar: mannenheerschappij. De "waardekritiek" presenteert zich daarmee
als mannelijk-universalistisch, zoals dat voor het westerse mannelijke denken heel typisch is, en
suggereert dat ze voor allen (man en vrouw) gelijkmatig geldt.

In het geslachtsloze begrip van het “puntvormige”® abstracte individu wordt in de huidige

Krisisteksten het geslachtsspecifieke karakter van de waardelogica uitgewist’. Mijn kritiek betreft
ook het feit dat het concept van het patriarchaat (en dus het heerschappijkarakter van de
waardevormige geslachtsrelatie) gedeeltelijk werd omzeild of zelfs bewust teniet werd gedaan door
beroep te doen op het fetisjkarakter van de warenmaatschappij. Weliswaar werden na een kritische
interventie het seksloze begrip van de waarde en de directe verwerping van het begrip van het
patriarchaat gedeeltelijk gerelativeerd en ingetrokken, maar tot een echte begripsverklaring is het
nog steeds niet gekomen®. Men kan het probleem op de spits drijven tot alleen de alternatieven
overblijven: of de abstracte arbeid en de waarde in hun constitutie en dus in hun wezenskern als
mannelijke principes begrijpen, of toch opnieuw een begripshiérarchie invoeren, waarin de
geslachtsbepaling als louter “afleidings-” en “concretiserigs”probleem van secundaire orde
beschouwd wordt.

Om misverstanden te voorkomen die zouden kunnen voortvloeien uit het concept van het
patriarchaat in deze context: als we het hebben over de heerschappij van mannen, wordt daarmee
niet bedoeld dat de man voortdurend met de zweep naast de vrouw staat om haar zijn wil op te
leggen. Heerschappij in de hier begrepen zin is in wezen gebaseerd op internalisering van collectief
vastgestelde normen en op institutionalisering. Feministische studies tonen aan dat vrouwen niet
zelden in de geschiedenis precies in de context van hun traditionele rol optraden, om zich dan van
daaruit te verzetten en eisen te stellen (zie Heintz/Honegger, 1981). Mannenheerschappij betekent

5 Wat me ertoe bracht me bezig te houden met het thema waardesocialisatie/geslachtsverhouding was de tweespalt
tussen enerzijds mijn instemming met de centrale punten van de Krisis-positie, en aan de andere kant een diep
onbehagen over de theoretische behandeling van de zogenaamde “vrouwenvraag”. Daarbij kwam nog de ervaring
dat vrouwen in de mannengroep van de Krisis-redactie moeilijk gehoor konden vinden. De ideeén in voorliggende
tekst zijn daarom niet afkomstig uit de groep van Krisis-mannen, maar het resultaat van discussies die bewust
buiten de Krisis-context met vrouwen werden gevoerd.

6 (nvdv) Verwijzing naar Charles Taylors notie van het 'punctual self' in zijn klassieke werk Sources of the Self: The
Making of the Modern Identity, Cambridge (MA) 1989. Een Duitse vertaling werd door Suhrkamp in 1996
uitgegeven: Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitdt, Suhrkamp, Frankfurt
a/Main; de Nederlandstalige editie is door Lemniscaat uitgeven: Charles Taylor, Bronnen van het Zelf: De
Ontstaansgeschiedenis van de Moderne Identiteit, Rotterdam 2007.

7  Zie bijvoorbeeld Peter Klein, “Demokratenddmmerung”, in: Krisis 11, 1991, p. 189 e.v. De geslachtsproblematiek
wordt hier in een voetnoot ondergebracht. Anders is het weliswaar in het essay "Freiheit, Gleichheit,
Schwesterlichkeit" van Norbert Trenkle in Krisis 11, op.cit., waarin de geslachtsrelatie als een bijzonder probleem
wordt behandeld. Maar ook hier wordt het geslachtsprobleem als structuurprincipe enkel vanuit het oogpunt van de
burgerlijke gelijkheid behandeld; met de geslachtsrelatie als “zelfstandig” structureel principe van de burgerlijk-
patriarchale maatschappij wordt geen rekening gehouden. Ondanks alle kritiek op seksueel geweld, etc. verdwijnt
zij achter geslachtsneutrale algemene begrippen en bestaat uiteindelijk dus slechts als louter concreet fenomeen.

8 Ernst Lohoff bijvoorbeeld wijst nog steeds het begrip patriarchaat af en beroept zich op zijn argumentatie in het
artikel “Briiderchen und Schwesterchen” in Krisis 11. Zie hiervoor noot 9.



dus niet dat vrouwen helemaal geen invloedsmogelijkheden hebben. Deze blijven echter
grotendeels beperkt tot de hun toegeschreven domeinen.

Dit gedifferentieerde heerschappijbegrip staat geenszins in contrast met het fetisjkarakter van de
waarde. In de Krisis-discussie werd het fetisjconcept echter (althans tot voor kort) rechtstreeks
tegen het heerschappij- en dus het patriarchaatsconcept uitgespeeld. Daarbij moet een
gesimplificeerd, subjectief gereduceerd heerschappijbegrip verondersteld worden®. Naar mijn
mening daarentegen is heerschappij in wezen subjectloos, dat wil zeggen ook de dragers van
heerschappij zijn geen zelfbewuste subjecten, maar handelen in een historisch geconstrueerd en
onbewust maatschappelijk kader. De subjectloosheid van de waarde verwijst naar de
subjectloosheid van de man, die als dominerende initiatiefnemer en “maker” in de historische
culturele en politieke instellingen mechanismen in gang heeft gezet die een eigen leven tegenover
hem zijn beginnen leiden. "

3.

Om het patriarchaat te definiéren ga ik ervan uit dat de sociale geslachtsverschillen een product van
de cultuur zijn en dus niet berusten op biologische gegevens (zoals bijvoorbeeld het vermogen om
kinderen te baren)." Het bestaan van een patriarchaat kan niet worden geontologiseerd, zoals
cultuurvergelijkende studies aantonen:

9  Zo schrijft Ernst Lohhoff: "De term patriarchaat slaat op de arbitraire heerschappij van de mannen over de vrouwen.
Deze voorstelling kan een zekere propagandistische waarde hebben, maar wanneer zij maatschappijtheorie wil zijn,
zet ze zichzelf voor schut tegenover de realiteit van de fetisjvormen. Alle fetisjrelaties stellen man en vrouw
tegenover elkaar, zij omvatten daarbij echter beide zijden in gelijke mate. De mannen leiden geen patriarchaal
arbitrair regime, zij leggen de vrouwen slechts (!) de geweldrelatie op die ook voor henzelf al gegeven is. De
dwang, die ze uitoefenen op de vrouwen heeft zijn oorsprong niet in de mannelijke wil, maar in dat “heersende”
altijd al reeds bestaande maatschappelijke syntheseprincipe” (Krisis 11, p. 99). Nog daarvan afgezien dat de
feministische theorievorming in het algemeen al lang zo’n grof heerschappijbegrip - zoals E. Lohoff het
veronderstelt - achter zich heeft gelaten, wordt hier het “maatschappelijke syntheseprincipe” als extern aan en
tegenover de asymmetrische geslachtsverhouding gesteld. Het idee dat de geslachtsrelatie zelf het
“maatschappelijke syntheseprincipe” centraal structureert, zoals dat naar mijn mening voor het waardevormige
patriarchaat geldt, kan zo niet eens opkomen. Bovendien moet de man met zulke argumentatiefiguren (vooral in een
historische situatie waarin de strijd der geslachten op de agenda staat) zich niet in vraag stellen. Want hij is dan
letterlijk slechts een “marionet” van de waardefetis;.

10 De kritische opmerkingen over verscheidene aspecten in de teksten van enkele Krisis-auteurs kunnen hier niet
verder opgevoerd worden. In wat volgt zal noch een expliciete confrontatie aangegaan worden met de bestaande
Krisis-artikelen over geslachtsverhouding, noch met de posities van gedetailleerd feministisch onderzoek; hooguit
gebeurt dit in de marge. Het gaat mij om redenen van zelfverduidelijking in de eerste plaats om een eerste positieve
voorstelling van een grondgedachte, die bewust afziet van te verscheiden uitweidingen. In die zin gaat het om een
ruw ontwerp, dat als concept een voorlopig karakter heeft.

11 Natuurlijk is het niet zo dat biologische geslachtsverschillen volkomen irrelevant zijn. In alle culturen worden
bepaalde voorstellingen gehecht aan de biologische geslachtskenmerken en vindt dienovereenkomstig een verdeling
van activiteiten plaats. Hoe deze voorstellingen en activiteitenverdelingen er uitzien, verschilt echter sterk van
samenleving tot samenleving, van stam tot stam, en zij kunnen elkaar zelfs tegenspreken. Ook zijn er in vele
culturen drie en meer geslachten. Het geslacht wordt dus sociaal geconstrueerd (vgl. Gildemeister 1992). In deze
context zullen de interessante pogingen om meer klaarheid te vinden over het bestaan van vroegere matriarchaten
en over “het ontstaan van het patriarchaat” (Gerda Lerner) niet verder ontwikkeld worden. Naar mijn mening is het
gevaar van projecties van het heden op het verleden hier bijzonder groot; en dit niet alleen gelet op mogelijke
idealiseringen. Zo spreekt Gerda Lerner bijvoorbeeld over "vrouwenuitwisseling”, "de verdinglijking van het
moederschap van vrouwen" en dergelijke in pre-waardevormige samenlevingen. Denkpatronen die alleen in het
waardevormige patriarchaat ontstaan zijn, worden dus overgedragen aan niet-waardevormige samenlevingen. 1k
denk dat dit erg problematisch is (zie Lerner 1991).



+Als de etnologische voorbeelden van gelijke en evenwichtige relaties tussen de seksen een
duidelijke minderheid vormen, zijn ze daarentegen toch te talrijk om in blok als louter
uitzonderingen te worden afgedaan, die de algemene regel van de vrouwelijke
onderschikking zouden bevestigen. (Arbeitsgruppe Ethnologie Wien 1989, p. 15 e.v.)

Zelfs daar waar er elementen van patriarchaat voorkomen, hebben ze niet overal dezelfde betekenis.
Een patriarchaat in de zin van een patriarchale determinatie van sociale relaties door abstract werk
en waarde is alleen typisch voor de westerse samenleving. Dit moet daarom afzonderlijk worden
onderzocht.

Mijn kernthesis daarover luidt: de basiscontradictie van de waardesocialisering tussen substantie
(inhoud, aard) en vorm (abstracte waarde) is geslachtsspecifiek. Alles wat in de abstracte
waardevorm niet opgaat, maar toch een voorwaarde blijft voor sociale reproductie, heel die
zinnelijke inhoud, wordt gedelegeerd aan vrouwen (sensualiteit, emotionaliteit, enz.). Deze relatie
wordt wel sinds lang in de feministische literatuur als mechanisme van de afsplitsing
gethematiseerd", maar naar mijn weten nergens in verband gebracht met de negatieve constitutie
van de waardesocialisering, in de zin van een kritiek op arbeid en waarde. Enkel door die band
echter kan de afsplitsingsproblematiek voorbij het loutere verschijningsniveau ook conceptueel
verklaard worden®.

Niettemin kan de geslachtsspecifieke splitsing niet rechtstreeks worden afgeleid uit de waardevorm
zelf. In plaats daarvan is ze in zekere zin de schaduw die de waarde werpt, maar die niet kan
worden begrepen door het "positieve" marxistische conceptuele instrumentarium. De afsplitsing van
het zogenaamde vrouwelijke, de vrouwelijke levenssfeer en de aan de vrouwen toegeschreven
activiteitssferen (huishouding, opvoeding van de kinderen, “relatiewerk” enzovoort) zijn zo
enerzijds bestanddelen van de waardesocialisering, anderzijds bevinden ze zich daarbuiten.
Aangezien de afsplitsing echter noodzakelijk is voor de waarde, er volledig met verstrengeld is, zou
een nieuw begrip van socialisering nodig zijn, dat precies het patriarchale afsplitsingsmechanisme
in rekening brengt: alleen niet in de zin van een externe toevoeging, maar in de zin van een
kwalitatieve verandering van de waardetheorie zelf (die dan een kritiek van het patriarchaat zou
zijn).

12 Het fenomeen van de geslachtsspecifieke scheiding is onder meer merkbaar in de analyse van de opkomst van de
(natuur) wetenschappen aan het begin van de moderne tijd, in het onderzoek van concepten van de Verlichting en in
literaire ontwerpen; verder ook in onderzoek naar de persoonlijkheid van de mannelijke wetenschapper en in de
psychotherapeutische praktijk. Maar ook empirische studies naar tendenzen van verschillend moreel gedrag bij
mannen en vrouwen of op het gebied van co-educatie staan dichtbij de hier verdedigde afsplitsingsthese (vgl. uit de
rijke literatuur over dit thema o.a. Richter 1979, Bovenschen 1980, Gilligan 1984, Bennent 1985, Nolleke 1985,
Norwood 1986, Brehmer 1988, Woesler de Panafieu 1989, Bublitz 1990, Kofmann 1990, List 1990, Weisshaupt
1990). Bij dergelijke onderzoekingen wordt niet zelden de psychoanalytische methode aangewend. Zelfs de eerder
traditionele marxiste Frigga Haug heeft het over het feit dat activiteiten en houdingen van vrouwen "van de
maatschappelijke arbeidssfeer afgesplitst, uitgesloten (worden)" (Haug 1990, p. 91), waarbij ze weliswaar op de
oude marxistische manier van een "ontologie van de (algemene) arbeid" uitgaat, waarbij dan het afgesplitste als
“erkende arbeid” gere-integreerd zou moeten worden — een positie die uiteraard ver verwijderd is van de
“waardekritiek”.

13 Hier echter zullen we in de eerste plaats de historische dimensie en de maatschappelijke uitdrukkingsvormen van de
geslachtsverhoudingen in het waardevormige patriarchaat behandelen, teneinde de voorwaarden te scheppen voor
een verdere conceptuele verduidelijking.



Door deze geslachtsspecifieke constitutie van de waarde werden uiteindelijk de bekende
geslachtsrollen voortgebracht; het aldus toegewezen "vrouwelijke" wordt een voorwaarde voor de
mogelijkheid van het mannelijke principe van abstracte "arbeid". De asymmetrie van deze relatie,
waarin het zinnelijke moment door het aan het “vrouwelijke” toe te schrijven tegelijkertijd terzijde
wordt geschoven en bestempeld als inferieur, rechtvaardigt voor het subjectloze patriarchaat de
misschien wat pittige korte formule: "De waarde is de man". Maar, en dit moet expliciet worden
benadrukt, mijn doel is om een culturele structuur te onderzoeken. De focus ligt dus minder op
empirische mannen en vrouwen, hoewel de empirische relaties tussen mannen en vrouwen
natuurlijk worden bepaald door deze structuur zonder er volledig in op te gaan.

4.

De basisstructuur van de waardeverhouding correspondeert met de vorming van een private en een
openbare sfeer. De privésfeer wordt ideaaltypisch als "vrouwelijk" (familie, seksualiteit etc.)
aangewezen, de publieke sfeer (abstracte "arbeid", staat, politiek, wetenschap, kunst etc.) anderzijds
als "mannelijk". Idealiter zou de vrouw dus het sociale "rustkussen" zijn van de in de publieke sfeer
agerende man. Uit deze (op het niveau van de verschijningen welbekende) relatie tussen privé en
publiek kan men een culturele en historische differentiéring van het concept van het patriarchaat
afleiden, wanneer het tenminste niet meer als een voor alle tot nu bestaande samenlevingen
geldende vanzelfsprekendheid begrepen wordt.

In agrarische samenlevingen, zelfs als ze patriarchaal zijn, is de scheiding van private en openbare
sferen nog niet of slechts in geringe mate ontwikkeld ; daarom hebben vrouwen nog steeds een
relatief grote invloed, zolang de formele juridische, mannelijk-publieke sfeer zich niet
verzelfstandigd heeft en dominant is geworden, waardoor informele strategieén nog effectief
kunnen zijn:

"Vrouwen hebben meer macht en invloed onder de omstandigheden van de agrarische
familie-economie dan de openbare vertoning van mannelijke dominantie en
overheersing zou suggereren ... De macht van vrouwen in agrarische samenlevingen is
gebaseerd op ... de productie en directe controle van levensbronnen en op een
indirecte invloed op sociaal relevante beslissingen "(Heintz / Honegger 1981, p 15.;
zie ook vergelijkbaar: Nadig 1988).

Het patriarchaat kan in dit verband nog niet dezelfde positie innemen en niet zodanig wegen op de
structuren als in het kader van de westerse waardesocialisering. Dat wil niet zeggen dat de soms
rauwe verhoudingen in deze niet-Europese (of ook oud-Europese, pre-waardevormige)
samenlevingen moeten verfraaid of zelfs verheerlijkt worden; het gaat er eerder om op het belang te
wijzen van de scheiding tussen de private en openbare sfeer voor de structuur van het
waardevormige patriarchaat. Sterk vereenvoudigd zou men kunnen zeggen dat de scheiding van de
sferen en het patriarchaat gecorreleerd zijn. Hoe minder ontwikkeld de publieke sfeer is, des te
diffuser en minder eenduidig het patriarchaat zich manifesteert in de samenleving als geheel. En
omgekeerd: hoe meer de waardeverhouding ontwikkeld is, hoe duidelijker het privé- en openbare
leven gescheiden zijn, hoe eenduidiger de patriarchale structuur wordt.

Daarbij ontstaat de mogelijkheid van een tegenstrijdige ontwikkeling, naargelang men spreekt van
de samenleving in het geheel of slechts van de publiekrechtelijke sfeer op zich: terwijl het
waardevormige patriarchaat zich pas door de scheiding van het private en het openbare volledig



uitbouwt en de vroegere informele mogelijkheden van de vrouw om invloed uit te oefenen
verminderen, kan tegelijkertijd de positie van de vrouw binnen de openbare sfeer (iiberhaupt haar
toegang tot die sfeer) gedeeltelijk verbeteren.

De patriarchale waarde- en dus geslachtsverhouding heeft dus een lange en tegenstrijdige
geschiedenis. Op deze geschiedenis zal ik in het volgende kort historisch overzicht ingaan, rekening
houdend met de continuiteit en de breuken. Dit is een historische systematische benadering, wat
betekent dat ik niet de "feiten" in al hun details zal opsommen, maar de schijnwerpers zal richten op
de "hoogtepunten" in de drift naar de domesticatie van vrouwen en de uitsluiting van het
"vrouwelijke" van de oudheid tot vandaag.

5.

De voorwaarden voor het waardevormige, christelijk-westerse patriarchaat ontstonden in het oude
Griekenland. Het is onzinnig te geloven dat hier alleen de wetenschappelijke en wiskundige
grondslagen zijn gelegd. Deze zijn zelf ontstaan op basis van een specifieke mannelijk-
warenvormige rationaliteit. De geografische positie van Griekenland, zijn versnippering in eilanden
en het overheersende scheepsverkeer als gevolg van een tekort aan voedsel begunstigden al bij
uitstek de "intensivering van de goederenruil” (Sohn-Rethel 1978, p. 111), waardoor ook de
geldvorm zich ontwikkelde. In deze regio werden de eerste munten (Lydi€) geslagen, overgenomen
door de Grieken: zoals bekend sinds Sohn-Rethel is dit een historische voorwaarde voor abstract-
rationeel, van de mythe losgemaakt, denken. In dit sociale milieu werd de oude agrarische adel
afgezet, vooral in de Ionische steden; teneinde contracten te kunnen afsluiten in de universele
handel in goederen, was de uitbouw van een rechtssysteem en een openbare jurisdictie
noodzakelijk.

Deze instituties installeerden een nieuwe vorm en betekenis van openbaarheid. Het woord voeren
voor het gerecht en voor de volksvergadering werd belangrijk; men moest abstract-rationeel kunnen
argumenteren om macht en invloed te winnen. Deze publieke sfeer, die leidde tot de vorming van de
dialectiek, de formele logica, enz., was alleen voorbehouden aan mannelijke burgers. De Atheense
vrouwen werden verbannen naar het huis dat ze, in zoverre dat mogelijk is, nooit mogen verlaten.
De centrale taak van de vrouw was om een zoon te baren; als dit niet gebeurde, had ze haar doel in
het leven niet bereikt. De hypostase van de nieuwe publieke sfeer, die abstract rationeel gedrag
vereiste, ging gepaard met een verslechtering van de seksualiteit in het algemeen (zie Reinsberg
1989). Van in de wieg was de opkomst van het rationele denken een proces waarbij vrouwen
grotendeels werden uitgesloten.

De publieke sfeer, waarbinnen ook de kennisvorming viel, had een tegengebied nodig in de vorm
van de privésfeer, waar het kon op neerkijken. De man had de vrouw nodig als een geslachtelijk
“tegenwezen”, waarin hij alles projecteerde wat in de openbare ruimte en de daarvan afgeleide
sferen niet toegelaten was. Zo gold de vrouw in het antieke Athene reeds als wellustig, ethisch
minderwaardig, irrationeel, intellectueel minderbegaafd, etc. (zie Reinsberg 1989, p. 42 e.v. en
Pommeroy 1985, p. 362); allemaal toeschrijvingen die tot in de moderne tijd alom zijn blijven
bestaan. Tot in de meest abstracte conceptualiseringen van de antieke filosofie kan men deze
afsplitsing detecteren. Zo is voor Plato de materie een vormloos, voor het denken amper vatbaar
iets, dat vrouwelijk omschreven wordt als “receptioniste of vroedvrouw voor de ideeén”. Ook voor



Aristoteles is het vormloze als hyle (vertaald door Cicero in het Latijn als materia, waaruit de ons
bekende term materie komt) een vrouwelijke term (zie Pauli 1990, p. 197).

6.

Met de ondergang van de antieke samenleving viel het waren- en geldverkeer drastisch terug.
Daarbij raakte ook de in de Grieks-Romeinse maatschappij ontstane sfeer van een afgezonderde en
gedifferentieerde openbaarheid sterk in verval. De Germaanse stammen waren nog niet
gestructureerd door de waardevorm. Ondanks sterke patriarchale momenten bezat de vrouw bij de
Germanen een soort mystieke betekenis. Tacitus berichtte al dat Germaanse vrouwen een reputatie
genoten als tovenaars, zieners en genezers. Het waardevormige patriarchaat moest eerst opnieuw
worden gevormd en onder gewijzigde omstandigheden een nieuwe start maken.

In de middeleeuwse samenleving waren er binnen het patriarchaat nog lange tijd Germaanse “quasi
matriarchale” relicten. De vrouw was enerzijds wettelijk ondergeschikt aan de man, ze had een
wettelijke vertegenwoordiger nodig, de vader of de echtgenoot, en kon in principe zelfs worden
verkocht zoals vee, slaven en goederen . Het zou echter misleidend zijn om hieruit te concluderen
dat zoiets de dagorde in het alledaagse leven zou zijn geweest. Want anderzijds speelden recht en
openbaarheid een heel andere en veel kleinere rol in vergelijking met de meer ontwikkelde
waardevormen.

In de hoge middeleeuwen mochten vrouwen ook handel drijven en een beroep uitoefenen, hoewel
helemaal niet in dezelfde mate als mannen. Hoewel het huwelijk fundamenteel een geweldrelatie
was, had de vrouw waarschijnlijk een zekere autoriteit in het gezin; ze bezat de zogenaamde
sleutelmacht [Schliisselgewalt]' als hoofd van het huishouden. Zwangere vrouwen stonden volgens
de Germaanse wet onder speciale bescherming (zie Becker et al., 1977, p. 41 e.v.). Zelfs het beeld
van de heks was in de middeleeuwen niet bij voorbaat negatief. Men nam het bestaan aan van een
goede en een boze magie; de helende kunst en de verloskunde waren stevig in vrouwelijke handen.

In dit tijdperk was het vooral de Kerk, in wiens leringen het eenduidige antieke negatieve beeld van
vrouwen in zekere zin "overwinterde". Als erfgename van Eva werd ze aan de kaak gesteld als de
auteur van alle onheil en als de eeuwige verzoekster van het vlees. Sinds de twaalfde eeuw werd de
zondige Eva tegenover de Heilige Maria geplaatst. Deze leer volgend, zou de vrouw een
gedeseksualiseerd wezen moeten zijn. Het woord van Paulus in gedachten, dat de vrouw in de
gemeenschap moet zwijgen, heeft ze geen plaats in het openbare leven. Aangezien echter de
“openbaarheid” praktisch tot de Kerk werd gereduceerd, terwijl het werkelijke leven zich
concentreerde in de “productiefamilie”, was de maatschappelijke betekenis van dit vrouwenbeeld
eerder beperkt. Onder de boerenmassa's, waarin heidens-germaanse relicten lange tijd in leven
bleven, kon de kerkelijke opvatting van de vrouw als 'vat van zonde' niet echt wortel schieten. Over
het algemeen waren seksuele zeden verre van zo streng als voorgeschreven door de kerk (zie Becker
1977, p. 57 e.v.).

14 (nvdv) In de middeleeuwen droegen getrouwde vrouwen een sleutelband als zichtbaar teken van hun rechten.

8



7.

Als de positie van de vrouw in de patriarchale verhoudingen van de middeleeuwen nog
contradictorisch was, dan verslechterde hun situatie dramatisch aan het begin van de moderne tijd.
Het door de kerk overgebrachte negatieve beeld van de vrouw werd onder nieuwe omstandigheden
in de concrete praktijk effectiever. De renaissance was niet alleen de “wedergeboorte” van de
antieke geesteswereld, maar was ook verbonden met een overeenkomstige verandering in de sociale
grondslagen. Warenproductie en geldcirculatie deinden weer uit, wat leidde tot de
herstructureringsprocessen zoals Marx die heeft beschreven in zijn analyse van de oorspronkelijke
accumulatie. Daarmee vormde zich ook opnieuw een maatschappelijke openbare ruimte:

“Hoewel de ontwikkelingsstadia in de middeleeuwen heel verschillend zijn, zelfs
tegenstrijdig zijn en geen uniform beeld geven, kunnen we toch zeggen dat aan het
begin van de moderne tijd de situatie van de vrouwen aanzienlijk is verslechterd en
dat ze op alle gebieden van de samenleving teruggedrongen werden. Hoe meer een
bovenregionale maatschappelijke publieke ruimte, een statelijke rechtspraak, een
geinstitutionaliseerde wetenschap worden uitgebouwd, des te meer wordt de
marginalisering van vrouwen "geintensiveerd." (Becker e.a. 1977, p. 79)

Vooral de sprong die de natuurwetenschappen in die tijd maakten, was revolutionair. Het magisch-
mystieke wereldbeeld werd vervangen door de objectieve, experimentele wetenschappen. Deze
veranderingen herhaalden niet alleen de oude Grieks-Romeinse ontwikkeling, maar gingen daar ver
voorbij. De wetenschappen stelden met hun rationaliteit niet alleen het traditionele wereldbeeld in
vraag, maar werden ook, als experimentele wetenschappen, onmiddellijk praktisch, in tegenstelling
tot de oudheid; de daarmee samenhangende uitbreiding van technische kennis begon zich dan te
koppelen aan de uitbreiding van de warenproductie. Dit proces werd door de ontdekking van
nieuwe continenten nog versneld. De sociale incisies in de agrarische samenleving waren daarom
veel dieper dan in de oudheid en wierpen al een blik op het opkomende kapitalisme. Als gevolg
hiervan verslechterde de positie van vrouwen niet alleen met deze hernieuwde boost van
socialisering door de waardevorm, maar werd in de vorm van de heksenvervolging letterlijk een
vernietigingscampagne tegen “de vrouw", die de koers zette voor een verreikende ontwikkeling:

"De 'mieuwe mens' van het geindustrialiseerde tijdperk was de man. Het magisch-
mystieke beeld van de vrouw bleef behouden in het bourgeoistijdperk, maar voortaan
werd ze op geen enkele manier beschouwd als een subject van natuurappropriatie,
maar als object van natuurbeheersing"(Bovenschen 1977, p. 292)

De vrouw had daarentegen een "sympathische"" relatie met de natuur, vooral in de figuur van de

heks, en ze stond op een bepaalde manier voor de natuur. Opdat de moderne mannelijke rationaliteit
zich in aansluiting met de antieke erfenis en daar voorbij zou kunnen doorzetten, moesten de vrouw
en dat wat zij representeerde (het zinnelijke, diffuse, onberekenbare, contingente, etc.) letterlijk uit
de weg worden geruimd. Het ging dus geenszins alleen daarom dat de empirische medische kennis,

15 (Nvdt) Sympathisch of analogisch denken zou een vorm van magisch denken zijn, gebaseerd op de idee dat er een
band (sympathie) zou bestaan tussen uiterlijk gelijkaardige dingen en dat die zich wederzijds beinvloeden. James
Frazer gebruikte de notie: “sympathetic magic” reeds in zijn beroemde, zij het nu wel op vele vlakken achterhaalde,
studie The Golden Bough. A Study in Magic and Religion (1890 en vele herdrukken).

9



enzovoort van vrouwen met geweld door mannen moest worden onteigend, maar om een
fundamenteel ander concept van de relatie met de natuur (vgl. Bovenschen 1977)'°. De theoretische
rechtvaardiging werd geleverd door de zogenaamde Heksenhamer, Malleus Maleficarum, in 1487
geredigeerd door de geestelijken Institoris en Sprenger. Kerkvaders, antieke dichters en denkers
werden opgeroepen om de minderwaardigheid van vrouwen en hun gevoeligheid voor hekserij en
hun verbond met Satan plausibel te maken. De vrouw werd opnieuw eigenschappen toegeschreven
als wankelmoedigheid, impulsief, zwakte van geest, eigenzinnigheid, bedrog en lichtgelovigheid
(zie onder meer Becker, 1977, p. 342 e.v.)".

Niet enkel de andere aard van de natuurkennis van de middeleeuwse “wijze vrouwen”, maar de
door het patriarchaat toegeschreven “vrouwelijke” eigenschappen {iberhaupt moesten voor de
beginnende mannelijke moderniteit als een bedreiging verschijnen, ook voor het gevoels- en
driftleven van de mannen zelf. In de middeleeuwen was de gevoels- en driftcontrole over het
algemeen gering: men at en dronk letterlijk tot men erbij neerviel, deed zijn behoefte op elke plaats
en publiekelijk, enz. Nu moesten niet alleen de tafelmanieren worden veranderd. De zelfcontrole
van het individu is ook een voorwaarde voor een wetenschappelijk-rationeel begrip van de natuur
en de samenleving in het algemeen; daarbij moet afstand worden genomen van het onderwerp in
kwestie, wat een gevoelscontrole impliceert. Ook de handel, een geldeconomie, arbeidsverdeling en
de omgang met vreemden vereisten een grotere mate van affecten- en driftbeheersing (zie Elias
1976). Er waren dus duidelijk projecties aan het werk in de heksenvervolging: de angst voor de
eigen drijfveren en affecten kwam tot uiting in de aanklachten tegen de vrouw.

De 16e en 17e eeuw waren ook uiterlijk een door crisis geteisterde periode van onrust.
Boerenoorlogen, inflatie en voedseltekorten, de ontbinding van de gilden enz. bepaalden het beeld
van de samenleving; grote delen van de bevolking kwamen in armoede terecht. Deze toestand van
anomie was waarschijnlijk grotendeels verantwoordelijk voor het feit dat de door de Kerk
geinitieerde heksenvervolging doorgaans ook steun vond bij de bevolking (zowel mannen als
vrouwen):

"Als het stofwisselingsproces van de mens met de natuur in een nieuwe fase trad (...),
was de vernietiging van de oude relaties tot de natuur, in het bijzonder de innige
banden van de vrouwen ermee, noodzakelijk geworden. De individuen moesten op de
nieuwe tijds- en arbeidsnormen afgestemd worden. (...) De heks staat op dat kruispunt
van de historische ontwikkeling waar de uitbuiting van de natuur haar systematische
karakter kreeg. Zij werd het offer van de noodzakelijke progressieve overheersing van
de natuur en daarmee van de overwinning van de abstracte rede, de formele synthese
van identiteit en niet-identiteit. Zij verdween in de algemeenheid van de begrippen

16 Ik vind deze "verouderde" interpretatie van Bovenschen nog steeds zeer plausibel, in tegenstelling tot recente
pogingen tot verklaring zoals die van Gerhard Schormann. Schormann ziet (voornamelijk wat betreft de
"zondebokfunctie") raakpunten tussen de middeleeuwse pogroms tegen de Joden, de heksenjacht en de holocaust
van de nazi's. Deze vergelijking lijkt mij echter zeer oppervlakkig, omdat niet kan worden uitgelegd welke groep
om welke reden op een bepaald moment aan de vervolging wordt blootgesteld. Overigens acht Schormann het niet
nodig om wetenschappelijke artikelen en de daarin aangeboden interpretaties over de heksenjacht te behandelen
(zie Schormann 1991).

17 De heksenvervolgingen moeten in verband worden gezien met de ketterse bewegingen die de Kerk al in de 13e
eeuw dwongen zich te legitimeren. Er waren veel vrouwen in de ketterse bewegingen. De heksensabbat, de alliantie
met de Satan en geslachtsgemeenschap met demonen zijn pas in de late middeleeuwen uitgevonden. Het gaat hier
niet om heidense relicten. Op dit alles kunnen we hier niet dieper ingaan (vgl. daarvoor Honegger 1978, p. 34 e.v.).

10



waarmee het moderne denken de natuur organiseerde.” (Bovenschen 1977, p. 290 en
292).

Het blijkt dus dat de oude voorstelling van de heksenjacht als een laatste hoofdstuk van de "donkere
middeleeuwen" op geen enkele manier correct is. Integendeel, het was in zekere zin een eerste
moderniseringsfenomeen, een moorddadige voorwaarde voor de moderne opkomst van mannelijke
rationaliteit. Zoals bij elke historisch-sociale omwenteling, waren de onderliggende krachten
ideologisch tegenstrijdig. De Kerk stond enerzijds wel vijandig tegenover de nieuwe
(natuurwetenschappelijke) ideeén voor zover ze haar eigen wereldbeeld in twijfel trokken. Maar
haar functie in het daadwerkelijke proces van sociale verandering was ambivalent, want door de
heksenvervolging droeg zij op een beslissende manier bij tot de vernietiging van het magische
wereldbeeld, en in die zin was zij heel nuttig voor de nieuwe machten en ideeén. Op deze manier
was de Kerk, ondanks haar “vijandigheid” tegenover de vooruitgang, in zekere zin een beulsknecht
ten dienste van de vroege modernisering. Dit blijkt ook uit het feit dat "de heksenwaanzin niet
ontsprongen is in landelijke gebieden, maar in de meest industrieel ontwikkelde en intellectueel
geavanceerde regio's van Europa" (zie Heinemann 1989, p. 37), terwijl de "Heksenhamer"
bijvoorbeeld werd afgewezen door de Spaanse inquisitie. De Verlichting, als volgende stoot van de
patriarchale, waardevormige modernisering, kon aldus de heksenvervolging met oprechte
verontwaardiging veroordelen, omdat het werk om - zo te zeggen - al gedaan was.

8.

Het regelgevend potentieel van de Kerk, dat in de middeleeuwen nog grotendeels buiten de
samenleving lag, werd aan het begin van de moderne tijd objectief noodzakelijk; daarbij gaf het
protestantisme het superego van de nieuwe verhoudingen een laatste vernislaagje. In de Reformatie
werd de religie geindividualiseerd en de protestantse ethiek verkondigde dat om het heil te bereiken
morele actie nodig was. In deze context kregen de patriarchale toeschrijvingen in het begrip van de
geslachtsrollen een nieuwe kwaliteit. De gewelddadige campagne tegen het “vrouwelijke” bleek
(naast het wetenschappelijke concept van “natuurbeheersing”) een tendens te zijn om de vrouw te
domesticeren als een 'natuurwezen', dat wil zeggen de vrouw als vertegenwoordigster van de natuur
(en de natuur als bestemming van het vrouwelijke) te herleiden tot een getemd, gedomesticeerd,
patriarchaal gecontroleerd bestaan. Parallel aan de heksenvervolging werd het moederideaal
ontwikkeld als nieuw beeld van de vrouw. De Reformatie en vooral Luther waren hiervoor
verantwoordelijk. Volgens Luther was de vrouw voor het huishouden (waarvan het belang relatief
afnam) verantwoordelijk, de man voor de rechtspraak, politiek enz. (waarvan het belang relatief
steeg). Voor Luther was het moederschap het beroep van de vrouw. Hoewel Luther de vrouw in haar
beperkte rol in zekere zin rehabiliteerde (in tegenstelling tot het minderwaardigheidsconcept van de
katholieke kerk) door haar activiteit als vrouw en moeder te waarderen, omvatte zijn opvatting
tegelijkertijd dat de vrouw en met haar de seksualiteit en sensualiteit in tegenstelling tot de
middeleeuwen werden opgesloten in de enclave van het huwelijk.

Er voltrok zich aldus sinds Luther een nieuwe codering en functionalisering van seksualiteit en
zinnelijkheid. In Luthers ideaal van de huismoeder werden het beeld van de heks en dat van de
Maagd Maria (dat Luther in zijn katholieke versie verwierp) met elkaar verbonden. Het beeld van

11



de gedomesticeerde vrouw uit de middenklasse ontstond, dat enerzijds nederigheid, capaciteit voor
liefde en gehoorzaamheid uitdrukt, maar anderzijds ook een huiselijke gematigde versie van passie
en erotiek (zie Hoher 1983, p. 49). Deze opvatting toont de verdere ontwikkeling van het
patriarchale vrouwbeeld dat, in vergelijking met de ideeén uit de oudheid en van de middeleeuwse
kerk, beter overeenkwam met de nieuwe burgerlijke omstandigheden. Natuurlijk ging het bij Luther
nog steeds om een relatief ruwe 'eerste benadering' van een modern burgerlijk-patriarchaal beeld
van de vrouw, dat eerst alleen in een beperkte sociale laag verscheen. Het waren vooral patriciérs en
hogere ambachtslieden, bij wie de activiteiten van vrouwen steeds meer beperkt werden tot man en
kind; dit ging gepaard met een verandering van gevoelens - liefde tussen echtgenoten en tussen
ouders en kinderen werd als een gedomesticeerd emotioneel huishouden ontdekt :

"Domesticatie betekent dus niet de fysieke, maar eerder de psychologische
verdwijning van de vrouw als persoon achter die van de echtgenoot. Zelfexpressie als
persoon was alleen toegestaan in de openbaarheid van het huis, maar zolang het huis
nog openbare functies had, was dit geen volledige uitsluiting van het publiek."
(Wunder 1991, p. 24)

Vooral op het platteland was een strikte scheiding van de activiteitssferen in "privaat" en "openbaar"
lange tijd niet mogelijk. Desalniettemin drong de burgerlijke, gezinsgerichte opvatting van
vrouwelijkheid geleidelijk door in alle klassen en lagen en de hele verdere ontwikkeling werd
erdoor gekenmerkt.

9.

Het tijdperk van de Verlichting bracht de volgende duw in de domesticatie van vrouwen. Het is
waar dat er aanvankelijk onder de vroege verlichters denkers waren die het egalitaire concept van
emancipatie ook tot vrouwen wilden uitbreiden. Deze ideologische op een vermeende
geslachtsneutrale rationaliteit gerichte concepten binnen de Verlichting konden zich tegen de
zwaartekracht van hun eigen maatschappelijke grondslagen, namelijk de verdergaande socialisering
door de waardevorm, niet doorzetten. Want deze vereiste een verdere differentiatie van de
patriarchale geslachtsrollen. En zo vormde zich in de tweede helft van de 18de eeuw een
vrouwenbeeld dat opnieuw de vrouw tot een natuurwezen maakte. Dit beeld kreeg echter een
nieuwe kleur en kwaliteit doordat de vrouw nu "van nature" werd bepaald als echtgenote,
huisvrouw en moeder:

Sinds ongeveer het midden van de 18de eeuw kwam, in de plaats van de restrictieve
voorschriften van de kerk, de leer van de zedelijke aard van de vrouw, voor wie een
drang naar haast willoze opoffering immanent was. Zelfs als het zich vormende
nieuwe karakterbeeld van de vrouw haar zoals voorheen vooral beschrijft als een
gevoelsgedreven, irrationeel wezen, had er een beslissende wending plaatsgevonden,
want haar doffe impulsen werden nu steeds meer ondersteund door een moreel
concept. (Bennent 1985, p. 44)

Het dubbele concept van de vrouw als heilige en hoer werd bewaard en bevestigd. Rousseau,
algemeen beschouwd als de ideologische grondlegger van het moderne patriarchaat, beschouwt

12



terughoudendheid, gehoorzaamheid aan de man, bescheidenheid en kuisheid als kardinale deugden
van vrouwen; tegelijkertijd identificeert hij ze ook "van nature" als sluw en koket. Deze laatste
eigenschappen moeten volgens Rousseau bij haar worden 'gecultiveerd' (maar binnen bepaalde
grenzen natuurlijk) ter compensatie voor haar minderwaardigheid ten opzichte van de man, voor
haar fysieke, verstandelijke en mentale zwakte. (zie Rousseau 1986, p. 719 e.v.)

Door aan de vrouw opnieuw kwaliteiten toe te schrijven zoals passiviteit en emotionaliteit, maar nu
in de enge kring van de burgerlijke familie, aan de man anderzijds activiteit en rationaliteit in de
openbare ruimte van de beginnende industriéle samenleving, kwam het tot een "polarisatie van
geslachtskarakters". Vrouw en familie moeten een tegenwereld worden voor de 'buitenwereld', die
steeds meer wordt beheerst door de instrumentele rationaliteit. De vrouw moet niet alleen een
voorbeeldige huisvrouw zijn, maar ook het leven van de man aangenaam maken door deelname,
verpleging en zorg. Deze extra taken waren nieuw (zie Hausen 1978). Ze tonen de afstand met het
begin van het waardevormige patriarchaat in de oudheid, toen de man zijn behagen nog in de
openbare sfeer zelf vond, hoezeer de waardevormige patriarchale rationaliteit intussen de man zelf
over het hoofd begon te groeien, hoezeer hij nu op een door de vrouw verzorgd “huiselijk behagen”
aangewezen was.

10.

In de 19de eeuw werd het burgerlijke beroep ‘moeder’ van de vrouw nog meer op de voorgrond
geplaatst. De productie- en reproductiesferen groeiden steeds meer uit elkaar. De geslachtelijke
toewijzingen kregen haast professionele kenmerken: de vrouw zou meer "geschikt" zijn voor
persoonsgebonden activiteiten, de man voor productieve activiteiten in wetenschap, technologie en
cultuur:

Hoe sneller en diepgaander de buitenwereld veranderde (...), hoe flexibeler en levendiger de
professionele en publieke betrokkenheid van mannen werd, des te duidelijker werd de
discrepantie tussen het vrouwelijke gezinsbestaan en de mannelijke beroepsoriéntatie. Als de
man met ambitie en op prestatie gericht de rol speelde van een voorwaarts strevende
wereldverkenner -en verbeteraar, stond de burgerlijke vrouw voor de taak om het gezin in
evenwicht te houden, het dagelijkse repetitieve huishoudelijk werk te doen en te
functioneren als een regelmatig tikkende klok. (Frevert 1986, p. 65)

Huwelijk en moederschap werden nu de enige sociale plaats waar de (burgerlijke) vrouw zich kon
bewegen; ze was volledig afhankelijk van haar man. De domesticatie van vrouwen bereikte in de
19de eeuw zo'n flagrant niveau dat haar nu zelfs haar sterkere seksuele drift, die haar zo lang werd
verweten, werd ontzegd. Het kwam tot absurde "wetenschappelijke" debatten onder mannen over de
vraag of de vrouw tiiberhaupt wel seksueel gevoelig was. De domesticatie leidde ook tot de neiging
om vrouwen als een volledig aseksuele entiteit te beschouwen.(zie Frevert 1986, p. 128 e.v.).

In de 19e eeuw ontstond echter ook de eerste viouwenbeweging, waarvan het begin teruggaat tot de
Franse revolutie. De mondigheidseis van de Verlichting, die in zijn abstractheid het mannelijke
subject van de waardesocialisering als basis had, wordt nu door vrouwen op hun eigen “afwijkende”
manier (in overeenkomst met hun maatschappelijke positie) gevorderd. De verbanning in het huis

13



bleef daarbij niet onbesproken. Zo eiste Luise Otto' in de loop van de revolutie van 1848 het recht
van vrouwen "op onafhankelijkheid en mondigheid in de staat". Nadat ze verboden was vormde de
burgerlijke vrouwenbeweging zich in de jaren zestig van de 19de eeuw opnieuw. Ze eisten vooral
een betere scholing voor meisjes en het recht op arbeid, zij het dat vrouwen toch vooreerst actief
moeten zijn in beroepen die overeenkomen met hun “natuurlijke bestemming" (de commerciéle
sector en het onderwijs, later ook sociaal welzijn). Een belangrijke reden om het recht op werk te
eisen, was het feit dat steeds meer vrouwen uit de middenklasse ongehuwd bleven. Ook veranderde
in de tweede helft van de 19de eeuw de gezinsstructuur: veel van wat voorheen zelf geproduceerd
moest worden, kon nu gekocht worden en daardoor nam het belang van het huishouden af (Frevert
1986, p. 73 e.v., p. 174 e.v.).

De vrouwelijke reproductieve activiteit moet dus worden uitgebreid tot de werksfeer. De overgrote
meerderheid van de eerste viouwenbeweging hield zich niet bezig met volledige gelijkberechtiging.
"Moederschap" was geinternaliseerd als een "natuurlijk beroep” van de vrouw; de vermeende
"natuurlijke geslachtsverschillen” mochten niet worden aangeraakt. Ook het algemeen
maatschappelijk doel van de eerste vrouwenbeweging bestond uiteindelijk slechts uit de
maatschappelijke uitbreiding van de gedomesticeerde vrouwelijkheid: de koude en alleen door
mannen gemaakte wereld zou door de “natuurlijke moederlijkheid” van de vrouw menselijker
worden (zie Frevert 1986, p. 124 e.v.). Naast deze meerderheid van de burgerlijke
vrouwenbeweging was er nog een kleine maar radicale minderheid, waarvoor Helene Stocker'® met
haar "Nieuwe Ethiek" model staat. Deze minderheid stelde de patriarchale domesticatie veel
fundamenteler in vraag, eiste een apart recht van vrouwen op seksualiteit en de afschaffing van
§218%, verkondigde vrije relaties als alternatief voor het huwelijk, was tegen de juridische en
sociale stigmatisering van onwettige kinderen en claimde, in tegenstelling tot de gematigde
meerderheid, sterk het stemrecht van vrouwen (zie Schenk 1980, p. 32 e.v.).

De uitgangssituatie van de arbeidsters was geheel anders, maar het resultaat was uiteindelijk
hetzelfde. Tot ver in de 20ste eeuw bestond de met de industrialisering ontstane arbeidersklasse
nagenoeg als vreemd lichaam naast de officiéle burgerlijke samenleving en werd ook bewust door
deze uitgesloten. In deze sector was de verhuiselijking van de vrouw in veel mindere mate
doorgedrongen, maar ook de oude agrarische bestaansvormen van vrouwelijkheid waren vernietigd;
die waren gedeeltelijk vervangen door de moordende fabrieksarbeid van vrouwen en kinderen. Het
waren aanvankelijk de burgerlijke vrouwenverenigingen die zich bekommerden om de arbeidsters,
terwijl de opkomende mannelijke arbeidersbeweging zich om redenen van concurrentie nogal
terughoudend gedroeg (Schenk 1980, p. 48).

Aangezien de objectieve hoofdtendens van de arbeidersbeweging erin bestond om de
arbeidersklasse volledig te integreren in de burgerlijke waardemaatschappij, moest ze noodzakelijk
ook de burgerlijke geslachtsrolpatronen reproduceren. De "vrouwenvraag" werd ondergeschikt aan
de '"klassenvraag". De resulterende tegenstellingen bleven onopgelost. Dus terwijl de

18 Louise Otto-Peters (1819 — 1895) is een Duitse schrijfster, journaliste en feministe die na de revolutie van 1848 het
eerste dagblad gewijd aan de vrouwenzaak creéerde, de Frauen-Zeitung. Ze bleef in de vrouwenbeweging actief en
was medeoprichtster van de Allgemeiner Deutscher Frauenverein.

19 Helene Stocker (1869 — 1943). Duitse pacifiste, feministe en politiek schrijfster.

20 Artikel in het Duitse strafwetboek dat, sinds het werd ingevoerd in het Duitse Keizerrijk onder Bismarck in 1871,
abortus strafbaar stelde met straffen gaande tot 5 jaar gevangenis. In 2025 wordt abortus toegelaten onder strikte
voorwaarden, maar het blijft in het strafwetboek, dat wil zeggen: abortus blijft een misdrijf dat onder bepaalde
voorwaarden wordt gedoogd, het is geen recht.

14



sociaaldemocraten enerzijds het stemrecht van de vrouw en de verbetering van de werkgelegenheid
van vrouwen eisten, zou anderzijds het salaris van een mannelijke werknemer ook voldoende
moeten zijn om "het gezin te voeden", wat de burgerlijke domesticatie van de werkende vrouw
impliceert. Ook de proletarische vrouwenbeweging raakte niet van deze tegenstelling af; ondanks
min of meer heftige eisen voor toegang tot het beroepsleven bevestigde zij vooral het moederschap
als het 'natuurlijke beroep' van de vrouw (zie Frevert 1986, p. 134 e.v.). De hier gecreéerde
tegenstrijdigheid verscherpte zich tegen het einde van de 19de eeuw en dit tot het midden van de
20ste eeuw.

De stijgende participatie van vrouwen aan loonactiviteiten bereikte een hoogtepunt tijdens de Eerste
Wereldoorlog toen vrouwen de mannen, die onder de wapens waren geroepen, moesten vervangen
in de fabrieken. Deze trend was zeker niet lineair. Na het einde van de Eerste Wereldoorlog en
tijdens de Grote Depressie werden vooral vrouwen getroffen door werkloosheid ("vrouwen aan de
haard"). In tegenstelling tot zijn propaganda van het ideaal van de huisvrouw en de moeder, was het
tijdens het fascisme, niet in de laatste plaats in het kader van de oorlogsvoorbereidingen vanaf 1935,
dat opnieuw een toename van de beroepsactiviteit van vrouwen kon worden waargenomen (zie
Déaubler-Gmelin 1977, p. 28 e.v.). Ondanks alle veranderingen in de werkgelegenheid van vrouwen,
bleven de geslachtsrolpatronen redelijk stabiel. De gematigde vrouwenbeweging, die het
moederideaal steeds conservatiever had gepropageerd, ontbond zich in 1933 toen de nazi's de macht
overnamen. Met enig recht kan worden gezegd dat ze met haar moeder-ideologie heeft bijgedragen
tot het vrouwbeeld van het fascisme.

11.

In de tweede helft van de 20ste eeuw lijken de geslachtsverhoudingen nogmaals fundamenteel te
veranderen. De nieuwe probleemsituatie kan aan de hand van de bekende “individualiseringsthese”
van Ulrich Beck geduid worden. Onder "individualisering” verstaat Beck dat de mensen
vrijgemaakt worden uit de verinnerlijkte geslachtsrollen die de “industriéle maatschappij” hen had
opgelegd. Ze moeten nu een leven opbouwen via de arbeidsmarkt, onderwijs en mobiliteit, indien
nodig tegen de familiebanden in (Beck/Beck-Gernsheim 1990, p. 13 e.v. in Beck 1990).

Deze ontwikkeling werd grotendeels voorbereid door de sterke uitbreiding van de werkgelegenheid
voor vrouwen na de Tweede Wereldoorlog. Daarmee ontstaan nieuwe potentiéle conflicten. Want,
volgens Beck, zijn enerzijds de nucleaire familie en haar geslachtsrollen de basis van de industriéle
maatschappij, anderzijds echter treft de individualiseringstendens, die door de blinde
marktmechanismen opgewekt worden, meer en meer de vrouwen en maakt de rollenverdeling nog
problematischer dan die al was. Daarbij spelen ook factoren zoals de mogelijkheid van
anticonceptie, rationaliseringsprocessen in het huishouden enz. een rol. Tegelijkertijd worden
vrouwen in hun traditionele rol gehouden door de voortdurende verantwoordelijkheid voor de
kinderen en door het feit dat vrouwen meer dan mannen worden getroffen door massale
werkloosheid:

"We staan dus — met alle tegenwerkingen, kansen en contradicties — pas aan het begin van de
bevrijding uit de oude geslachtstoewijzingen. Het bewustzijn van de vrouwen ligt ver voor
op de omstandigheden. En het is onwaarschijnlijk dat de klok teruggedraaid kan worden.

15



Veel spreekt voor de prognose van een lang conflict: de komende jaren zullen bepaald
worden door het antagonisme tussen de seksen.” (Beck 1990, p. 24)

Beck toont empirisch de verschillende posities van mannen en vrouwen die overeenkomen met
tegenstrijdige gegevens over de emancipatie van vrouwen. Zo hebben bijvoorbeeld in het
middelbare onderwijs de vrouwen hun achterstand met de mannen ingehaald, maar tegelijkertijd
liep de bereidheid van jonge vrouwen om verder te studeren terug. Jonge vrouwen zijn
tegenwoordig beter opgeleid dan hun moeder, meestal kiezen ze echter voor minder “lucratieve”
vakrichtingen in de taal-, geestes- en opvoedingswetenschappen of kiezen ze voor niet-academische
beroepen, die sterk door de rationalisaties bedreigd worden (bijvoorbeeld secretaresse). Over het
algemeen geldt dat vrouwen in de dominante sectoren van de samenleving (politiek, economie,
wetenschap, media) vooral op de lagere niveaus voorkomen. Mannen reageren op de hoger
gekwalificeerde professionele activiteit van vrouwen niet zelden door terug te grijpen naar
biologische gronden om op hun oude bevoegdheden te insisteren. Volgens Beck is het juist de
grotere gelijkstelling van mannen en vrouwen in het individualiseringsproces die scherper bewust
maakt van alle resterende asymmetrieén in de geslachtsrelaties. Wie de kinderen opvoedt, het gezin
voedt, de partner volgt in het geval van professionele mobiliteit, of kinderen nu binnen of buiten het
huwelijk worden opgeleid: dit alles is niet langer duidelijk en definitief:

"In alle levensdomeinen staan we voor keuzemogelijkheden en keuzedwang. De daarvoor
noodzakelijke planning en afspraken zijn principieel opzegbaar en moeten, gezien de
ongelijke lasten die ze meebrengen, telkens weer gelegitimeerd worden. Doorheen al deze
discussies, afspraken, fouten en conflicten worden de verscheidene risico’s en gevolgen voor
de mannen en vrouwen steeds duidelijker zichtbaar.” (Beck 1990, p. 52)

Deze uiterst conflictueuze constellatie leidt echter geenszins tot de echtscheidingsrechter en een
bestaan als alleenstaande:

"In een gereduceerd sociaal leven, ontdaan van zijn tradities, heeft de moderniteit aan het
privé-individu de hoop op ‘tweezaamheid’ als enige opgeblazen restgemeenschap gelaten. In
een maatschappij waarvan de realiteiten, de gevaren en conflicten in het abstracte zijn
vergleden, zich meer dan ooit onttrekken aan de zintuiglijke waarneming en beoordeling, is
het hier, en misschien alleen nog maar hier, dat sociale ervaringen worden opgedaan en
worden doorleefd." (Beck 1990, p. 21)

Volgens Beck is er eerder sprake van een “bevrijding door de familie”, gezien het in de familie
optredende individualiseringsmechanisme de samenlevingsvormen verandert en instabieler maakt.
De relatie tussen individueel leven en gezin wordt anders. Het gezin lost zich niet op, maar het is
ook niet langer de vaste normale toestand naar wie mannen en vrouwen hun hele leven richten. In
de plaats daarvan komt er een tijdelijke nevenschikking en opeenvolging van verschillende
levensvormen zoals familie, alleenstaand, woongemeenschap, weer familie, enz., waar alle
geindividualiseerde vrouwen en mannen passeren. Ieder moet nu zijn leven op precaire wijze zelf
maken. Het is voor Beck geen toeval dat de geslachtsverhouding pas in de late moderniteit
conflictueus wordt (hij ziet daarin het “conflict van de eeuw”), omdat pas nu de klassen
“gedetradionaliseerd” zijn en de abstracte rationaliteit van de industriéle maatschappij in de
voorheen private sferen van het huwelijk en de familie begint binnen te dringen.

16



Het onderzoek van Beck is zeer geschikt om de empirische veranderingen in de
geslachtsverhouding van de afgelopen twee decennia en hun voorgeschiedenis sinds de tweede
wereldoorlog te laten zien. Hoe meer de vrouwen, door de maatschappelijke ontwikkeling, afstand
kunnen nemen van hun rol, hoe precairder de patriarchale structuur wordt, zonder dat die daardoor
echter wordt opgeheven.” Toch is Becks analyse mijns inziens vanuit theoretisch oogpunt
fundamenteel vals. Hoewel Beck in zijn theorie het heeft over de bestaande geslachtsrollen als basis
van de industriéle samenleving”, vermijdt hij zorgvuldig het begrip patriarchaat. Net zomin brengt
hij natuurlijk de louter indirect benoemde patriarchale basis in relatie met de waardesocialisering,
waar hij helemaal geen begrip van heeft. Hij spreekt voortdurend enkel vaag over "de moderniteit",
"de industriéle samenleving" enzovoort en komt dus nooit tot een verdere definiéring van de
samenleving tegen de achtergrond van haar androcentrisch-waardevormige wezen. Uiteindelijk zijn
voor hem de patriarchale geslachtsrelatie en haar rollentoeschrijvingen alleen empirisch
waarneembare "fenomenen". Hij ziet dit als slechts één van de vele problemen in de
"risicosamenleving" (zie ook Beck 1986).

Omdat Beck aldus in laatste instantie vasthoudt aan een geslachtsneutraal theoretisch
referentiekader (de "industriéle samenleving™), kan hij uiteindelijk ook de empirische veranderingen
in de geslachtsverhoudingen met het abstract-universalistische begrip van de “individualisering”
doodslaan, begrip dat in zijn analyse van de veranderingen de “rang van theorie” inneemt. Op het
conceptuele niveau wordt zo, in Becks argumentatieschema heel consequent, nogmaals de
asymmetrische geslachtsrelaties met een geslachtsindifferente categorie onder controle gehouden.
"Individualisering” lijkt zo het “eigenlijke”, diepere probleem te zijn, niet de geslachtsproblematiek.
De argumentatie van Beck valt hier weer samen met het eveneens geslachtsneutrale begrip van het
“abstracte individu” in de vroegere waardekritiek van de Krisisgroep. Het wordt niet gezien dat dit
“abstracte individu” precies in zijn waardevormige constitutie zich niet kan losmaken van zijn
geslachtelijke bezetting, omdat de waarde (de warenvorm van de samenleving) zelf geslachtelijk
geconstitueerd is.

Zolang dit verband niet op het conceptueel-theoretische niveau zelf wordt vastgelegd, zal de
argumentatie telkens weer afglijden naar een louter vaststellen van een crisis van de geslachtsrollen,
zoals bij Beck, of zelfs naar de diagnose van de verregaande “ontbinding” van de geslachtsrollen®

21 Op de consequenties voor het vrouwelijke sociale karakter, die voortvloeien uit de analyses van de sociale
transformatie, zoals ook door Beck beschreven, gaat R. Gildemeister in. Volgens haar is er nu "naast de
geslachtsspecifieke handelingspatronen, ook een toenemende mogelijkheid om kennis te nemen van hun
relativiteit". Dit echter “zonder dat daarbij het fundamentele binaire vormprincipe van de geslachtsrelaties aangetast
wordt”. Daardoor is met "de vorming van ‘geslachtsidentiteit’ (...) vandaag duidelijk een hoge mate van conflict bij
vrouwen verbonden, die in de talrijke pogingen tot een positief gewaardeerde definiéring van het ‘vrouwelijke
sociale karakter’ ontoereikend belicht wordt”. Aanleunend bij Hagemann-White ziet Gildemeister daarom nu het
"(...) vrouwelijke sociale karakter als dubbelzinnig (gekenmerkt)". Er ontstaat een interne “spanning”.
(Gildemeister 1992, p. 235 e.v.).

22 Ook Gildemeister stelt dergelijke interpretaties in termen van “individualiseringstendenzen” in vraag: "Zo gaat
bijvoorbeeld de flexibilisering op het vlak van de roltoeschrijvingen niet op een betekenisvolle manier gepaard met
een reéle opening van de handelingsmogelijkheden. Individualiseringstrends blijken deel te zijn van een
maatschappelijk ontwikkelingsproces waarbij de blik op sociale feiten gedeeltelijk beneveld wordt, hier op de nog
steeds dominante realiteit van de asymetrische geslachtsrelaties (...) En hierin kan de emancipatie ook een valstrik
worden: reproductietaken worden nog meer aan vrouwen overgelaten, en meestal ook door hen uitgevoerd. Onder
deze omstandigheden leidt de polarisatie van de seksen tot een noodzakelijke - verdere - politisering van het
geslachtsdifferentie”" (Gildemeister 1992, p. 236). Hoewel Gildemeister mijn sociaaltheoretische referentiekader
niet deelt, heeft ze toch aangetoond dat er de afgelopen tijd geen sprake kan zijn van een "ontbinding" van
genderrollen.

17



en van de patriarchale determinaties reeds “binnen” de waardesocialisering. Het laatste zou dan
“uiteindelijk” overblijven als genderneutraal enig "werkelijk" basisprobleem van de moderniteit
(zoals in grote trekken bij Tiircke 1991). In plaats daarvan moet de patriarchale constitutie van de
waarderelatie zelf in het vizier worden genomen, dat wil zeggen de geslachtelijk-patriarchale
constitutie van de warenproductie en -ruil, die altijd deel heeft uitgemaakt van de waardevormige
socialisatie en met een "sociologisch" verkort begrip van genderrollen (zoals bij Beck) helemaal
niet kan worden begrepen.

12.

Hoe verzakelijkter de menselijke relaties zijn, hoe meer de subjectloze patriarchale waarde-relatie
zich ontwikkelt, des te meer treden de patriarchale afsplitsingen - die tegenwoordig niet langer
dezelfde vanzelfsprekendheid hebben als voorheen in de man-vrouwrelatie - op de voorgrond,
worden niet alleen een individueel probleem maar een openbaar probleem: een politieke kwestie. In
het bijzonder de "nieuwe sociale bewegingen", die in de jaren 1970 en 1980 op het
maatschappelijke toneel verschenen, begrepen zichzelf als een tegenbeweging tegenover de
anonimisering en het abstract worden van maatschappelijke relaties. Als men kijkt naar de
thematische velden waarrond deze bewegingen zich groepeerden, dan valt het op dat deze zich
verbazingwekkend met de patriarchale attributies van "de vrouw" kleedden.

De probleemstellingen van de vredes-, eco- en psychobeweging komen overeen met de
voorstellingen dat de vrouw een natuurwezen zou zijn, ze zouden vredelievender zijn dan mannen,
en emotioneler. Ook in de alternatieve beweging is de “vrouwenvraag” aanwezig, in de zin dat ze
zich tegen de vervreemde abstracte arbeid keert, een sfeer waar vrouwen ondanks alle
veranderingen op de arbeidsmarkt nooit met dezelfde eenduidigheid als mannen werden aan
toegewezen; bovendien wordt huishoudelijk werk nog steeds algemeen beschouwd als het
tegenovergestelde van abstracte arbeid. Dat onder deze omstandigheden ook de nieuwe
vrouwenbeweging als dusdanig opduikt, is niet verwonderlijk. Wanneer het onderdrukte,
afgesplitste massaal gehoor krijgt in de gehele samenleving, moet noodwendig ook de sociale
draagster van deze onderdrukten, “de vrouw”, rebels worden. Het zijn dus de verzakelijkte
mechanismen van de patriarchale waardesocialisering zelf die geleid hebben, niet alleen tot het feit
dat de vrouw afstand nam van de haar toegewezen rol (en daarmee tot een voorwaarde voor haar
emancipatiestrijd), maar  die  tegelijkertijd ook  hun  historisch  ontwikkelde
“ontzinnelijkingspotentiaal” door sociale en ecologische catastrofen tot onderwerp van kritiek
hebben gemaakt in de hele maatschappij. In die zin zou men zelfs zover kunnen gaan om de
protestbewegingen van de jaren zeventig en tachtig als “ideéle totaalvrouw” te beschouwen, ook
wanneer dit door hun draagsters niet noodzakelijk zo wordt gezien en de strijd der geslachten
uiteraard ook in deze bewegingen virulent is. Volgens K.W. Brand staan de nieuwe sociale
bewegingen "niet langer in de traditionele lijn van de arbeidersbeweging". In plaats daarvan

"(ontsteken ze) voornamelijk bij problemen van sociale reproductie (...), voortschrijdende
industriéle vernietiging van natuurlijke en sociale leefwerelden, toenemende densiteit van
technocratische controle en systeembeperkingen, groeiend nucleair oorlogsgevaar enerzijds;
pogingen om autonoom georganiseerde levensomstandigheden op te bouwen op basis van
de eigen behoeften, om individuele mogelijkheden voor persoonlijke ontwikkeling en

18



politieke participatie uit te breiden, anderzijds: dit zijn de thema’s die in de tegenculturele en
politieke protestbewegingen (...) op de voorgrond stonden." (Brand 1984, p. 9).

Nu zou men kunnen tegenwerpen dat de nieuwe protestbewegingen en hun thema’s toch niet zo
nieuw zijn. Net als de vrouwenbeweging zelf hadden ze hun historische voorlopers. Het hele
moderniseringsproces sinds de 19de eeuw werd begeleid door het optreden van bewegingen die
kritisch stonden tegenover de beschaving, met vergelijkbare inhouden. In Duitsland kunnen we
bijvoorbeeld de Levenshervormingsbeweging [Lebensreformbewegung], die in de tweede helft van
de 19de eeuw ontstond, en de in het begin van de 20ste eeuw optredende Jeugdbeweging
[Jugendbewegung] vermelden:

"De Levenshervormingsbeweging bestond uit verschillende deelbewegingen (...) waarvan
het gemeenschappelijke doel - ondanks alle heterogeniteit - het herstel was van een
'natuurlijke manier van leven' door individuele gedragsverandering, waarbij eenheid tussen
natuur en mens werd verzekerd. Gezonde voeding, leven in een natuurlijke omgeving,
genezing door de natuurkrachten, fysiek contact met de natuurelementen, licht en water, en
leven in gemeenschap waren de referentiepunten voor deze specifieke levensopvatting"
(Raschke 1985, p. 44).

De Jeugdbeweging probeerde de "eenheid met de natuur" ook tot stand te brengen door middel van
wandelen en groepservaringen. In zekere zin klinkt hier de "sympatische toegang tot de natuur"
weer door, zoals eens de vrouw/heks die zou hebben gehad. Vermeende natuurlijke levensruimtes
werden in even vermeende buitenindustriéle ruimtes gezocht.

Het is echter opvallend dat de toenmalige beschavingskritische bewegingen niet alleen met
betrekking tot het lidmaatschap een mannelijke vooringenomenheid vertoonden, maar ook hun
verlangen naar een veranderde natuurrelatie als het ware in een omgekeerde fallische vorm
uitdrukten. Zo kwamen in de Jeugdbeweging, die oorspronkelijk ver stond van patriottisme en
Teutoonse vaandelzwaaierij, al snel sterke antisemitische, racistische en nationalistische stromingen
op. De "biindische Jugend", die uit de Jeugdbeweging was voortgekomen, eiste een

"omvorming van de natie volgens de organisatievormen van de jeugd. De gemeenschap van
de groep van wandelaars werd op deze manier de volksgemeenschap, de groepsleider de
leider van het volk. Kameraadschap, trouw en loyaliteit werden excessief militair en
verheven tot algemeen bindende politieke deugden.” (Raschke 1985, p. 49)

De redenen hiervoor zijn deels te vinden in een voor die tijd specifieke differentiatie van de
toenmalige middenklasse, die door de uitbreiding van de abstracte arbeid werd gegrepen en
platgewalst. Precies de mannelijke "verliezers" van die tijd voelden zich bedreigd door de
moderniseringsprocessen en reageerden met "regressie".

In de oude vredesbeweging, die zich in 1890 begon te vormen, was het aandeel vrouwen
daartegenover relatief hoog en waren er persoonlijke overlappingen met de vrouwenbeweging (zie
Raschke 1985, p. 42). Ook in de vrouwenbeweging echter kon men gedachtegoed vinden dat
kritisch stond tegenover de beschaving. Daarbij werden massificatie, ontzieling en verzakelijking
wel als resultaten van de mannelijke rationaliteit aangezien; de vrouwenbeweging wou deze
negatieve fenomenen met “geestelijke moederlijkheid” bestrijden. Deze kritiek was echter in vele
teksten van de gematigde vrouwenbeweging met nogal “volks” gedachtegoed beladen. De kritiek

19



op de mannelijke rationaliteit was dus geenszins vrij van "fallische identificaties" (Hal$ 1988, p. 85).
Dit kan geillustreerd worden aan de hand van een tekstfragment uit het jaar 1914:

"Wat heeft deze tijd van ons gemaakt? ... Hoe heeft hij ons veranderd? ... De sterkste, meest
algemene, overweldigende ervaring is de openbaring van het volkse bewustzijn in ons.
Neen, we zijn geen individuen, ondanks alle verdeeldheid wekkende verfijning ... Vandaag
zijn we geen individuen; vandaag zijn we alleen volk, alleen eenheid van bloed en stam, van
gezindheid en cultuur "(Baumer, geciteerd door Hafl 1988, p. 84).

Men zou kunnen zeggen dat de onderdrukte heks rond de eeuwwisseling op een welbepaald
ontwikkelingsstadium van het waardevormige patriarchaat in een soort fallische vermomming
terugkeerde, zelfs in de vrouwenbeweging. De verdrongen zinnelijkheid, die maatschappelijk op de
vrouw werd geprojecteerd — de reden waarom ze ooit op de brandstapel belandde — vloeide toen in
de fallische en omgekeerde vorm in het ‘Voélkische’, ja rechtstreeks in het militaristische karakter
van de ‘Mdnnerbiinde’. In deze paradoxale omkering wordt echter enkel duidelijk dat de
onderdrukte sensualiteit, emotionaliteit en onmiddellijkheid, enzovoort geen "vrouwelijke"
kenmerken op zich vertegenwoordigen. Veeleer gaat het om afgesplitste momenten binnen het
maatschappelijk-historische soortwezen, die in bizarre vorm ook op de andere geslachts-pool kan
verschijnen. Zeker in deze context kan met enige plausibiliteit worden beweerd dat, net als de
moederschapsideologie van de eerste vrouwenbeweging, ook de beschavingskritische stromingen
sinds het einde van de 19de eeuw in het algemeen de basis hielpen leggen voor het fascisme
(hoewel hier geval per geval sterk genuanceerd moet worden om valse veralgemeningen te
voorkomen). Maar niet de thematisering van het sociaalhistorisch onderdrukte was op zich
schadelijk en leidde tot de catastrofe, maar de onbewuste, fallisch perverse vorm waarin dit
gebeurde.

Tegen deze historisch achtergrond zouden ook feministische concepten moeten worden
bediscussieerd, wetende dat in de "nieuwe sociale bewegingen" bloed- en bodemelementen al sinds
de jaren zeventig werden opgemerkt en bekritiseerd. Deze kritiek wordt wazig en vals als ze zelf in
valse onmiddellijkheid noch de patriarchale, waardevormige structuur als zodanig, noch de
historische ontwikkeling ervan mee insluit. Dat de klaagzang van natuur en zinnelijkheid nog tot het
fascisme in een fallisch omgekeerde vorm kon verschijnen, hangt mijns inziens samen met het feit
dat op dat moment het mannelijke principe van de abstracte “arbeid” nog in een opgaande fase
verkeerde. Als de afsplitsingen langs de man-vrouwrelatie sinds de jaren zestig en zeventig opnieuw
op de voorgrond treden in de ganse samenleving, heeft dit te maken met het feit dat ondertussen de
abstracte “arbeid” zelf obsoleet is geworden.

Ondanks gelijkaardige inhouden leidt deze veranderde historische situatie tot belangrijke
verschillen tussen de toenmalige en de huidige beschavingskritische stromingen. In tegenstelling tot
de eerste, kenmerken de nieuwe bewegingen van het einde van de twintigste eeuw zich door een
sterk antiracisme en antinationalisme; zelfrealisatie en gelijkheid behoren tot hun belangrijkste
waarden; autoritaire leidersstructuren kunnen zich veel minder doorzetten (ondanks hun occasioneel
optreden in bijvoorbeeld sekten); de deelname van vrouwen is overal zeer groot. Over het algemeen
hebben de nieuwe sociale bewegingen een veel “zachter” voorkomen dan de oude. Al deze
verschillen kunnen niet zomaar genegeerd worden.

20



Even verkeerd zou het zijn de irrationaliteit van de vroegere en nieuwe beschavingskritische
bewegingen louter vanuit een verlichtingsrationalistisch (en in die zin opnieuw “mannelijk”)
perspectief te bekritiseren, en aldus het kind met het badwater weg te gooien. Want in deze
irrationaliteit komt precies de afgesplitste en bijgevolg donkere “andere zijde” van de patriarchale
waardesocialisatie en daarmee van het mannelijke rationalisme en van de mannelijke rede tot
uitdrukking. In een verstoorde vorm bevatten de beschavingskritische bewegingen een moment van
waarheid in zoverre zij een irrationeel, onmiddellijk protest tegen de “economische nutslogica” en
de abstracte “bemiddeling” van het geld voorstellen. Het fascisme laat echter ook zien in welke
banen zo'n onbewust, vervormd protest kan worden geleid. In hun valse onmiddellijkheid bevatten
deze bewegingen altijd een potentieel voor barbarij, ook al zou dit vandaag waarschijnlijk in een
andere vorm verschijnen dan in de eerste helft van de eeuw.

Het gaat er dus niet om de beschavingskritische bewegingen simpelweg te huldigen, ook niet in hun
huidige veranderde vorm. Een simplistische “terugkeer naar de natuur” is niet alleen onmogelijk,
maar zou ook reactionair en barbaars zijn. Het heuristische construct “verdringing van de innerlijke
en de uiterlijke natuur”, dat heel geschikt is om de patriarchale structuur te karakteriseren, moet zelf
historisch worden begrepen. De Mens (en de man evengoed als de vrouw) is deel van de natuur. De
toe-eigening van dit schijnbaar banale inzicht is tegenwoordig dringender dan ooit. Desalniettemin
bestaat de natuur op zich niet in die zin dat de ideeén eromheen altijd een cultuurhistorisch karakter
hebben. Het rad van de geschiedenis kan niet zomaar "teruggedraaid" worden. In haar ontwikkeling
bracht de patriarchale cultuur van het ‘Avondland’ niet alleen een potentieel voor vernietiging met
zich mee, maar ook momenten van vooruitgang in zeer positieve zin, zoals een uitbreiding van de
behoeften, medische verbeteringen, enz. Daarom kan kritiek niet tot doel hebben terug te vallen tot
onder het bereikte beschavingsniveau. In dit opzicht vormen de simplistische beschavingskritische
stromingen, zelfs in hun huidige veranderde vorm, op zijn best slechts een voorbijgaande fase. Maar
deze verandering in de voorkeuren van de nieuwe sociale bewegingen kan een kans of een
aanwijzing zijn om in plaats van achteruit eindelijk voorbij het waardevormige patriarchaat te gaan.

De momenten van sociale reproductie die in het waardevormige patriarchaat aan “de vrouw”
gedelegeerd worden, bevatten “altijd al” de essentiéle problematieken zoals die in het eindstadium
van de waardesocialisatie onvermijdelijk en open en bloot opduiken. Maar deze erkenning wordt
pas vandaag mogelijk. Want in de geschiedenis tot nu toe konden alle mogelijke verschillen
geproblematiseerd worden: de relatie tussen meester en slaaf, heer en lijfeigene, kapitalist en
proletariér; veelzeggend genoeg echter lagen deze allemaal op het niveau van de man-man-relatie.
Pas na het midden van de 20e eeuw kon het voorheen verborgen basisprobleem van het
waardevormige patriarchaat, de afsplitsing langs de man-vrouwrelatie, in beeld komen. Het is pas
nu dat men tot de kern ging, omdat de patriarchale mechanismen van de waardesocialisering
noodzakelijkerwijze op alle niveaus tot in het absurde moesten worden doorgevoerd. Weliswaar
stond de “vrouwenkwestie”, als vermeend geisoleerd probleem, in de vorige eeuw al op de agenda,
maar zij kon toen — op een lager ontwikkelingsniveau van de waardesocialisering - nog naar de
tweede rij worden verwezen (vooral door het “klassenvraagstuk”). Pas sinds het oude
klassenvraagstuk op de achtergrond is verschoven en zich als een immanent en blijvend probleem
van het waardevormig patriarchaat toont, pas dan kan het patriarchaat op zich, en daarmee ook de
waarde op zich, in het centrum van de kritiek komen te staan.

21



Zeker, de nieuwe protestbewegingen bevinden zich in hun huidige vorm van valse onmiddellijkheid
(en daarvoor moet geen traan gelaten worden) al jarenlang in een neergaande fase en zijn
gedeeltelijk in rook opgegaan. Hun thema’s verspreidden zich in de gehele samenleving en dit ging
gepaard met een verregaande deradicalisering. Het is echter meer dan waarschijnlijk dat de
onderwerpen die ze aanbrachten ook in de toekomst opnieuw sociale bewegingen zullen oproepen.
Want de ecologische problematiek, de vredesproblematiek en de problematiek van de relaties tussen
de seksen zullen zich even zeer verscherpen als de economische crisis van de abstracte “arbeid” op
wereldvlak; hoe meer “ineenstorting van de modernisering” (Kurz 1991), hoe meer de crisis van het
waardevormige patriarchaat zichtbaar wordt.

13.

"De waarde is de man", niet de man als biologisch wezen, maar de man als historische drager van
de waardevormige vezakelijking. Het waren bijna uitsluitend mannen die optraden als
initiatiefnemers en scheppers van de waardesocialisering. Ze zetten, zonder het te weten,
fetisjistische mechanismen in gang die een steeds sterker leven achter hun rug (en natuurlijk die van
de vrouwen) begonnen te leiden. Omdat vrouwen in dit proces de objectieve tegenhangers waren
van de abstracte “arbeider”, die verborgen en in een inferieure positie “vrouwelijke”
ondersteunende diensten moesten verlenen, is de op de waarde gebaseerde fetisjconstitutie al aan de
basis gender-asymmetrisch en ze zal dat blijven tot haar ondergang. Vandaag lijkt het punt te zijn
bereikt waarop dit historisch einde nadert, omdat de man zijn zelfgemaakte monsters en dus
zichzelf letterlijk niet langer “meester” is. De man verschijnt dus als een tovenaarsleerling, alleen
komt er nu geen patriarchale meester meer die 'het' kan regelen.

Georg Simmel was een man die al aan het begin van onze eeuw kritisch opmerkte dat "onze"
(officiéle) cultuur asymmetrisch mannelijk is. Op zijn essayistische, puntige manier wijst Simmel er
op hoezeer het mannelijke sociale karakter de abstracte "arbeid" als middelpunt heeft:

"... de specialisering, die onze beroepen en onze cultuur in het algemeen zo kenmerkt, is
volledig mannelijk. Want het gaat helemaal niet om iets wat alleen maar uiterlijk is, het is
enkel mogelijk door de diepste psychologische eigen aard van de mannelijke geest: zich
toespitsen op een gans eenzijdige capaciteit, gescheiden van de totale persoonlijkheid,
zodanig dat het zakelijk-gespecialiseerde handelen enerzijds en de subjectieve
persoonlijkheid anderzijds nagenoeg ieder een eigen leven voor zich leiden. Alle vergaande
arbeidsverdeling betekent dat het subject wordt losgemaakt van zijn prestatie, die wordt in
een objectieve context geplaatst, onderwerpt zich aan de eisen van een onpersoonlijk geheel,
terwijl de feitelijk subjectieve en innerlijke bewegingen van de mens een eigen wereld
vormen en, om zo te zeggen, een privé-bestaan leiden" (Simmel 1985, p. 162).

Het is waar dat vandaag niet langer alleen mannen in de sfeer van de abstracte “arbeid” opgenomen
zijn. De patriarchale basisvoorwaarde van de waardeverhouding is echter niet ontbonden, maar is
alleen precair en conflictgeladen geworden. Ondanks alle betaalde banen is de abstracte "arbeid"
voor vrouwen nog steeds niet zo identiteitsvormend als voor mannen. Het blijkt dat het fetisjisme
van de “arbeid™ als een “tautologisch doel op zich” en de daarmee verbonden succescriteria
verankerd zijn in de persoonlijkheid van iedere individuele man. Dit geldt natuurlijk in het
bijzonder voor de dragers van politiek-economische en culturele instellingen, niet in het minst voor

22



de mannelijke theoreticus (daarom staan vrouwelijke carriéres, vooral op deze gebieden, onder
bijzonder zware druk om zich aan te passen).

De splitsing — hier: objectief, gespecialiseerd handelen dat in die bovenpersoonlijke algemene
context wordt geplaatst, daar: de afzonderlijke subjectieve persoonlijkheid die in de “private” sfeer
verblijft - heeft op het niveau van de determinatie van de sociale vorm zijn directe tegenhanger.
Want net zoals de man in zijn zakelijk gespecialiseerde activiteit van zichzelf als een persoonlijk
subject abstraheert, zo zijn de geproduceerde waren als' sociale dingen' geen zintuiglijk-materiéle
objecten, maar zoals Marx zegt, 'spookachtig' gestolde abstracties. Hier zowel als daar valt de
zintuiglijke component buiten de maatschappelijke relatie, het subjectief-empirische substraat wordt
uitgesloten. Simmel gaat overigens zelfs zover dat hij momenten van "zelfverlies" bij het
mannelijke individu identificeert, uiteraard zonder deze band binnen het analytische kader van een
waardekritiek te plaatsen. Daarbij suggereert hij welke "neurotische winst" dit “zelfverlies” van de
man met zich meebrengt: macht en (vermeende) "soevereiniteit" (vergelijk Simmel 1985, p. 207).

Simmel gaat er uiteraard opnieuw van uit dat bestaande verschillen tussen de geslachten, en niet
alleen de biologische, “natuurlijk” zijn. In tegenstelling tot de gespleten, niet-identieke man, ziet hij
de vrouw haast als het meer 'op zichzelf' staande vollere individu, die door de industriéle
ontwikkeling beroofd werd van haar beinvloedingsmogelijkheden. Daarbij blokkeert hij elke
kritische oplossing voor het probleem van de asymmetrische, fetisjistische geslachtsrelatie.
Ondanks zijn briljante beschrijving van geslachtsrelaties zoals ze aan het begin van de twintigste
eeuw naar voren kwamen, ziet hij niet (zeker ook geconditioneerd door zijn tijd ) dat de toegekende
vaardigheden, eigenschappen en gedragswijzen van mannen en vrouwen producten zijn van een
lange historische ontwikkeling van het op de waarde gebaseerde patriarchaat. De vrouw is niet het
“vollere individu”, maar alleen de andere, inferieure, kant van de patriarchale afsplitsing, en daarom
minstens een evenzeer gereduceerd wezen als de man.

Alleen tegen deze structureel en historisch verlichte achtergrond kan duidelijk worden hoe verkeerd
het is om vrouwen in hun vroegere zelf te bevestigen en zelfs om hun gereduceerd-zijn als sociaal
alternatief te herdefiniéren, zoals zelfs bij sommige feministische stromingen het geval is. Met
name Christina Thiirmer-Rohr heeft in haar analyses van de “mededaderschapsthese” belicht hoe de
vervreemding van de vrouw zich presenteert. Ze bekritiseert daarbij hoe vrouwen — door de
socialisering - telkens weer bereid zijn om zich met de patriarchale realiteit te arrangeren door zich
te identificeren met hun gereduceerd bestaan (vgl. Thiirmer-Rohr 1989, p. 143 e.v., en idem,1987, p.
42)>. In ieder geval moet mijns inziens benadrukt worden dat de toenmalige neurotische
“voordelen” die vrouwen uit hun rol zouden kunnen halen, nu worden tegengegaan door de
mogelijkheid van vrouwen om afstand te nemen van die rol. Het zijn telkens weer de vrouwen die

23 Ook Heidemarie Bennent bekritiseert in dit verband de emancipatievoorstellingen zoals die van Marcuse of Richter,
die ook in recentere tijd nog in “de vrouw” een minder vervreemd wezen dan de man zien en haar uiteindelijk haast
de redding van de mensheid toevertrouwen. Daarbij benoemt ze de negatieve kanten van het traditionele
maatschappelijke karakter van de vrouwen. In enkele slagwoorden gaat het dan in essentie om: sensibiliteit, die
alleen in de nabijheid van het privéleven thuishoort, naar het motto: het hemd staat me nader dan de rok, met
tegelijkertijd een ontoereikende ontwikkeling van de intellectueel-verstandelijke zijde; uitgesproken
consumentengedrag, dat bedoeld is om de uitsluiting uit het openbare gebeuren te compenseren; afstand doen van
eigen behoeften ("onzelfzuchtigheid") om de vervreemding van mannen op de werkplek te compenseren; neiging
tot conservatisme en tot de bevestiging van het bestaande door de inkapseling van de vrouw en door de gebrekkige
ontwikkeling van haar intellectuele capaciteiten (vgl. Bennent 1985, p. 227 e.v.). De verheerlijking van het
vrouwelijke sociale karakter als een vermeend alternatief gaat ook volledig voorbij aan het feit dat het zelf
dubbelzinnig is geworden door de sociale veranderingen van de afgelopen jaren.

23



in de objectief maatschappelijk ontstane genderconflicten het initiatief nemen, zoals de evolutie van
de vrouwenbeweging in haar verscheiden vormen aantoont.

De mechanismen, die door de man in een dominante positie in gang werden gezet en in gang
worden gehouden en die zich achter zijn rug hebben verzelfstandigd, leiden er uiteindelijk toe dat
hij zijn eigen “castreerster”’ mede produceert. Het waardevormige patriarchaat was gedwongen zich
een toevluchtsoord te verschaffen, waar het zich voor zijn eigen zelfbehoud kon terugtrekken: de
abstracte privéwereld van de familie, nog altijd de bevoorrechte activiteitssfeer van de vrouw. Het
zijn nu deze mechanismen zelf, onbewust gecreéerd door mannen, die dit toevluchtsoord zo onzeker
maken dat het zijn (pathologische) 'welbehagen' verliest, en vrouwen aanzetten om afstand te
nemen van hun rol en aan de tralies te schudden. Want hun integratie in de abstracte “arbeid” zelf
betekent niet alleen een nieuwe (“mannelijke”) vervreemding, maar tegelijkertijd ook een grotere
onafhankelijkheid van hun traditionele rol.

Tegelijkertijd dreigt ook voor de abstracte “arbeid” zelf, die tot dan bron van identiteit was, een
“castratiegevaar”. Want de rationaliseringsgolf van de laatste twee decennia door nieuwe
technologieén en de globalisering van de markten treft zeker in de eerste plaats de vrouwen, en niet
alleen de werkende vrouwen, maar toenemend ook de mannen. Aangezien het hier niet meer om een
louter “cyclische”, maar om een structurele werkloosheid gaat, wordt ook in dit opzicht een nieuwe
kwalitatieve sprong gemaakt. Tegelijkertijd treedt zowel subjectief als objectief (de ecologische
crisis) de zinloosheid en de vernietigende kracht van de abstracte “arbeid” in het volle daglicht. De
technologische en structurele ontwikkeling zelf maakt elke eigenschap van de mannelijke identiteit,
voor alles gevormd door het waardevormige patriarchaat, toenemend obsoleet. Op alle niveaus
worden nu ook de mannen gedwongen hun traditionele identiteit te herdenken, zowel op subjectief-
persoonlijk als op algemeen maatschappelijk vlak. Abstracte "arbeid" kan dan niet langer het
maatschappelijke veld zijn waarop de mannelijke identiteit zich afstemt. In feite stelt de, althans op
zekere hoogte al bestaande, mannenbeweging de verleden identitaire referentiepunten in vraag.

Het kan er dus niet om gaan de maatschappelijke problematieken vervat in de “vrouwenkwestie”
nogmaals gewoon in het abstract “principiéle”, in het mannelijk-universalistische te trekken. De
vaak (bijvoorbeeld door sociologen als Ulrich Beck) en ook onlangs opnieuw betreurde
“ontzinnelijking” van de verhoudingen kan niet adequaat begrepen noch bekritiseerd worden,
zonder het basisprobleem van de patriarchale afsplitsingen, dat de waardevormige maatschappij
kenmerkt, in het centrum van de kritiek te plaatsen. De huidige problemen van de samenleving als
geheel zijn, zoals hier geschetst, het product van de lange patriarchale, christelijk-westerse
geschiedenis van socialisering door de waarde. Deze obsoleet geworden vorm kan echter niet
worden overwonnen zonder de mannelijke identiteit te breken. Iedere (openlijke of heimelijke)
poging om zich theoretisch of subjectief aan deze eis te onttrekken en over de waardecrisis de
mantel van de geslachtsneutraliteit te spreiden, is tot mislukking gedoemd. Anderzijds, uit het feit
dat het “vrouwenvraagstuk” alles behalve een “alleen-maar-vrouwenvraagstuk” is, volgt dat er een
perspectief moet worden opgegeven waarin de (sociologisch begrepen) “groep” vrouwen als
“belangengroep” louter naast andere gedefinieerde sociale groepen wordt geplaatst en zo als
“randgroep” of quasi-"klasse” (bijvoorbeeld als ersatz voor klasse bij oud-marxistische
geinspireerde lieden) behandeld wordt. Dit niet alleen omdat vrouwen gewoon de andere helft van
de mensheid zijn (wat op zich al een voldoende grond is), maar omdat in de vrouwenvraag vandaag
de crisis van de gehele maatschappij tot uitdrukking komt. Want de sociale en ecologische

24



wereldcrisis is het product van de nu nog louter destructieve “desensibiliseringspotentialen” van de
waardevorm; maar deze zijn op hun beurt het gevolg van het patriarchale afsplitsingsmechanisme
dat historisch en structureel ten grondslag ligt aan alle maatschappelijke relaties.

Om tot een andere, "zintuiglijke rede" en een overeenkomstige maatschappelijke relatie te komen,
die niet meer waardevormig is gestructureerd, is het nodig om de huidige beschaving te overstijgen
en om de patriarchale afsplitsingen in zekere zin terug te integreren in het soortwezen van de mens,
op het beschavingsniveau bereikt in de wereldmaatschappij. Om de crisis productief het hoofd te
kunnen bieden, moet een “feministisch links” gevormd worden, dat zich zowel subjectief-
persoonlijk als objectief-maatschappelijk van het afsplitsingsmechanisme bewust is. Het feminisme
in deze zin kan het zich niet langer veroorloven zich te beperken tot de vrouwen en de
vrouwenbeweging. Mannen zowel als vrouwen moeten inzien dat en hoe “onze” samenleving
patriarchaal-waardevormig bepaald is.

Dit sluit niet uit, of liever: het blijft zelfs hoogstnodig dat vrouwen zichzelf onafhankelijk blijven
organiseren of dat mannen in de mannenbeweging proberen met zichzelf klaar te komen. Omdat het
patriarchaat niet alleen extern "mechanisch” tegenover ons staat, maar wijzelf, mannen en vrouwen,
het patriarchaat zijn; en de onmiddellijke strijd van de seksen is uiteraard een centraal moment van
zijn crisis. Boven dat alles is echter een feministische strijd van beide geslachten tegen de
geheelmaatschappelijke, geobjectiveerde en verzakelijkte bestaansvormen van de waardevormige
patriarchale afsplitsing noodzakelijk. De opheffing van het patriarchaat is tegelijkertijd de opheffing
van de fetisjistische warenvorm, omdat deze vorm gebaseerd is op patriarchale afsplitsing. Het
revolutionaire doel zal daarom een hoger beschavingsniveau zijn waarin mannen en vrouwen hun
eigen geschiedenis kunnen maken, voorbij het fetisjisme en de geslachtsspecifieke attributies.

Literatuurlijst

Arbeitsgruppe Ethnologie Wien: Einleitung. In: Arbeitsgruppe Ethnologie Wien (Hrsg.): Von fremden
Frauen. Frankfurt/Main, 1989.

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/Main, 1986.

Beck, Ulrich: Freiheit ohne Liebe. Vom Ohne-, Mit und Gegeneinander der Geschlechter innerhalb und
aullerhalb der Familie. In: Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth: Das ganz normale Chaos der Liebe.
Frankfurt/Main, 1990.

Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth: Einleitung. In: Beck, Ulrich und Beck-Gernsheim, Elisabeth:
Das ganz normale Chaos der Liebe. Frankfurt/Main, 1990.

Becker, Gabriele u.a.: Zum kulturellen Bild und zur realen Situation der Frau im Mittelalter und in der friithen
Neuzeit. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Beer, Ursula: Objektivitat und Parteilichkeit - ein Widerspruch feministischer Forschung? Zur
Erkenntnisproblematik von Gesellschaftsstruktur. In: Beer, Ursula (Hrsg.): Klasse Geschlecht. Bielefeld,
1989.

Bennent, Heidemarie: Galanterie und Verachtung. Eine philosophiegeschichtliche Untersuchung zur
Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur. Frankfurt/Main, 1985.

25



Bovenschen, Silvia: Die aktuelle Hexe, die historische Hexe und der Hexenmythos. Die Hexe: Subjekt der
Naturaneignung und Objekt der Naturbeherrschung. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus der Zeit der
Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen
und literarischen Prdsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt/Main, 1980.

Brackert, Helmut: Daten und Materialien zur Hexenverfolgung. In: Becker, Bovenschen, Brackert u.a.: Aus
der Zeit der Verzweiflung. Frankfurt/Main, 1977.

Brand, Karl-Werner: Einleitung. In: Brand, Karl-Werner (Hrsg.): Neue soziale Bewegungen in Westeuropa
und den USA. Ein internationaler Vergleich. Frankfurt/Main, 1984.

Brehmer, Ilse: Koedukation aus der Sicht der Lehrerinnen. In: Pfister, Gertrud (Hrsg.): Zurtick zur
Mddchenschule? Pfaffenweiler, 1988.

Bublitz, Hannelore: Rationalisierung und Geschlechterverhéltnis. In: Kriill, Marianne (Hrsg.): Wege aus der
médnnlichen Wissenschaft. Pfaffenweiler, 1990.

Déubler-Gmelin, Herta: Frauenarbeitslosigkeit oder Reserve zurtick an den Herd! Reinbek 1977.
Elias, Norbert: Uber den Prozef8 der Zivilisation, 2 Bde. Frankfurt/Main, 1976.

Frevert, Ute: Frauengeschichte zwischen biirgerlicher Verbesserung und Neuer Weiblichkeit. Frankfurt/Main,
1986.

Gildemeister, Regine: Die soziale Konstruktion von Geschlechtlichkeit. In: Ostner, Ilona und Lichtblau,
Klaus (Hrsg.): Feministische Vernunftkritik. Ansétze und Traditionen. Frankfurt/Main, 1992.

Gilligen, Carol: Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau. Miinchen, 1984.

HaR, Ulrike: Zum Verhéltnis von Konservativismus, Miitterlichkeit und der neuen Frau. In: Schaeffer-Hegel,
Barbara: Frauen und Macht. Pfaffenweiler, 1988.

Haug, Frigga: Tagtraume eines sozialistischen Feminismus. In: Gerhard, Ute u.a. (Hrsg.): Differenz und
Gleichheit. Frankfurt/Main, 1990.

Hausen, Karin: Die Polarisierung der "Geschlechtscharaktere". Eine Spiegelung der Dissoziation von
Erwerbs- und Familienleben. In: Conze, W.: Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart,
1967.

Heinemann, Evelyn: Hexen und Hexenangst. Frankfurt/Main, 1989.

Heintz, Bettina und Honegger, Claudia: Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im 19.
Jahrhundert. In: Heintz, Bettina und Honegger, Claudia (Hrsg.): Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte
weiblicher Widerstandsformen. Frankfurt/Main, 1981.

Hoher, Friederike: Hexe, Maria und Hausmutter — Zur Geschichte der Weiblichkeit im Spétmittelalter. In:
Kuhn, Annette und Riisen, Jorn (Hrsg.): Frauen in der Geschichte III. Diisseldorf, 1983.

Honegger, Claudia: Die Hexen der Neuzeit. Analysen zur Anderen Seite der okzidentalen Rationalisierung.
In: Honegger, Claudia (Hrsg.): Die Hexen der Neuzeit. Studien zur Sozialgeschichte eines kulturellen
Deutungsmusters. Frankfurt/Main, 1978.

Klein, Peter: Demokratenddmmerung. Das Ende von Freiheit und Gleichheit. In: Krisis 11. Erlangen, 1991.

Kofman, Sarah: Die Okonomie der Achtung. Kant. In: Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Feministische
Philosophie. Wien, 1990.

Kurz, Robert: Der Kollaps der Modernisierung. Frankfurt/Main, 1991.

26



Lerner, Gerda: Die Entstehung des Patriarchats. Frankfurt/Main, 1991.

List, Elisabeth: Theorieproduktion und Geschlechterpolitik. Prolegomena zu einer feministischen Theorie der
Wissenschaften. In: Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Feministische Philosophie. Wien, 1990.

Lohoff, Ernst: Briiderchen und Schwesterchen. In: Krisis 11. Erlangen, 1991.

Nadig, Maya: Frauen in der Kultur - Macht und Ohnmacht. In: Schaeffer-Hegel, Barbara (Hrsg.): Frauen
und Macht. Pfaffenweiler, 1988.

Nolleke, Brigitte: In alle Richtungen zugleich. Denkstrukturen von Frauen. Miinchen, 1985.
Norwood, Robin: Wenn Frauen zu sehr lieben. Die heimliche Sucht, gebraucht zu werden. Reinbek, 1986.

Pauli, Wolfgang: Die weltanschauliche Bedeutung der modernen Physik. In: Diirr, Hans Peter (Hrsg.): Physik
und Transzendenz. Bern, 1990.

Pommeroy, Sarah B.: Frauenleben im Klassischen Altertum. Stuttgart, 1985

Raschke, Joachim: Soziale Bewegungen. Ein historisch-systematischer Grundrif8. Frankfurt/Main, 1988.
Reinsberg, Carola: Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe im antiken Griechenland. Miinchen, 1989.
Richter, Horst-Eberhard: Der Gotteskomplex. Reinbek, 1979.

Rousseau, Jean-Jacques: Emile oder Uber die Erziehung. Stuttgart, 1986.

Schenk, Herrad: Die feministische Herausforderung. Miinchen, 1980.

Schormann, Gerhard: Der Krieg gegen die Hexen. Gottingen, 1991.

Simmel, Georg: Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter. Frankfurt/Main, 1985.
Sohn-Rethel, Alfred: Warenform und Denkform. Frankfurt/Main, 1978.

Thiirmer-Rohr, Christina: Vagabundinnen. Berlin, 1987.

Thiirmer-Rohr, Christina: Mittdterschaft und Entdeckungslust. Zur Dynamik feministischer Erkenntnis. In:
Studienschwerpunkt "Frauenforschung" am Institut fiir Sozialpddagogik der TU Berlin (Hrsg.):
Mittditerschaft und Entdeckungslust. Berlin, 1989.

Trenkle, Norbert: Freiheit, Gleichheit, Schwesterlichkeit. In: Krisis 11. Erlangen, 1991.
Tircke, Christoph: Sexus und Geist. Philosophie im Geschlechterkampf. Frankfurt/Main, 1991.

Weisshaupt, Brigitte: Selbst-loses Selbstsein. Zur Dialektik eines produktiven Mangels. In: Kriill, Marianne
(Hrsg.): Wege aus der mdnnlichen Wissenschaft. Pfaffenweiler, 1990.

Woesler de Panafieu, Christine: Feministische Kritik am wissenschaftlichen Androzentrismus. In: Beer,
Ursula (Hrsg.): Klasse Geschlecht. Bielefeld, 1989.

Wunder, Heide: Uberlegungen zum Wandel der Geschlechtsbeziehungen im 15. und 16. Jahrhundert aus
sozialgeschichtlicher Sicht. In: Wunder, Heide und Vanja, Christina (Hrsg.): Wandel der
Geschlechtsbeziehungen zu Beginn der Neuzeit. Frankfurt/Main, 1991.

27



